
 

 
 
Journal of Maʿālim al-Qurʾān wa al-Sunnah 
Volume 21 No. 2 (2025) 
ISSN: 1823-4356 | e-ISSN: 2637-0328 
Homepage: https://jmqs.usim.edu.my/ 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 

 

Title : The Impact of al-Farahī’s Method on His 
Student Amīn Aḥsan Iṣlāḥī in Tadabbur al-
Qurʾān: Sūrat al-Ṭūr as a Case Study 
 

Author (s) : Mahmood Ul Haq Zahir Ul Haq and Abdulrahman Helli 
 

Affiliation (s) : Qatar University 

DOI : https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.535 
 

History : Received: June 09, 2025; Revised:  October 13, 2025; Accepted: 
December 1, 2025; Published: December 25, 2025. 
 

Citation : Mahmood Ul Haq, & Helli, A. (2025).   تفسير الفراهي في  أثر منهج 

-The Impact of al : "تدبر القرآن" لتلميذه الإصلاحي: سورة الطور نموذجا
Farahī’s Method on His Student Amīn Aḥsan Iṣlāḥī in 
Tadabbur al-Qurʾān: Sūrat al-Ṭūr as a Case Study. Maʿālim Al-
Qurʾān Wa Al-Sunnah, 21(2), 268–300. 
https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.535 
 

Copyright : © The Authors 
 

Licensing : This article is open access and is distributed 
under the terms of Creative Commons 
Attribution 4.0 International License 

 
Conflict of Interest : Author(s) declared no conflict of interest 

 

https://jmqs.usim.edu.my/index.php/jmqs/issue/view/31
https://jmqs.usim.edu.my/
https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.535
https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.535
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269 | P a g e  
 

 سورة:  الإصلاحي لتلميذه" القرآن تدبر" تفسير في الفراهي منهج أثر
نموذجا الطور    

The Impact of al-Farahī’s Method on His Student Amīn Aḥsan 
Iṣlāḥī in Tadabbur al-Qurʾān: Sūrat al-Ṭūr as a Case Study 

 
Mahmood Ul Haq Zahir Ul Haq*  

Qatar University 
 

Abdulrahman Helli 
Qatar University 

 

 الملخَّص
  في  بعضهم   تناول  وقد  المتقدمين  عند  التحليلي  المنهج  الكريم  القرآن  تفسير  في  السائد  كان

  وهو  المفسرين  بعناية   ككل  السورة  تناسب   يحظ  ولم  والسور،   الآيات  بين  المناسبات  ذكر  تفاسيرهم
  عبد   العلامة   المتأخرين  من  لذلك  وانتبه  للسورة،  الموضوعية  بالوحدة  المعاصرين  عند  يسمى  ما

 مركزيا   موضوعا   سورة  لكل   أن  يرى  وكان "  القرآن  نظام"  وسماه(  م1931  ت)  الفراهي  الحميد
 أمين  تلميذه  بمنهجه تأثر  وقد الكريم، القرآن كامل  على يطبقه  لم أنه  بيد ،"السورة عمود" يسميه

 تعريف  البحث   هذا  أهداف  فمن  التفسيري،  مشروعه  في   تطبيقه  وحاول(  م1997ت )  الإصلاحي
 استكمالا  يُ عَد    والذي  الأردية،  باللغة"  القرآن  تدبر" ب  المسمى  الإصلاحي  بتفسير   العربي  العالم

 النظم   مراعاة  جانب   إلى  يوجه  أنه  أهميته  وتكمن  أستاذه،  بطريقة  تأثره  مدى  وبيان  الفراهي   لمشروع
  استفادة   كيفية  فمعرفة  البحث   إشكالية  وأما  القارئ،  على  الله  كتاب  من  يشكل  قد  ما  لفهم

 وقد   واختلافا،  اتفاقا  بينهما  المقارنة  وأوجه   للتفسير، الفراهي  وضعها  التي  الأسس  من  الإصلاحي
 مظان   تتبع  مع  ومنهجهما،  والإصلاحي  الفراهي  بتفسيري  تعريفا  الوصفي   المنهج  البحث   اعتمد

 تفسير  دراسة  في  التحليلي  والمنهج  للإصلاحي،"  القرآن  تدبر"  تفسير  في  الفراهي  منهج  حضور
 وتوصل.  الفراهي  بأستاذه  تأثره  مدى  تكشف  الإصلاحي  تفسير  من  كأنموذج"  الطور  سورة"

 للقرآن   الداخلية  المصادر  على  الاعتماد  حيث   من  أستاذه؛  لجهود  امتداد  تفسيره  أن  إلى  البحث 

 
*Correspondence concerning this article should be addressed to Mahmood Ul 
Haq Zahir Ul Haq, Qatar University at mu1805356@qu.edu.qa. 



270 | P a g e  
 

 القرآنية،كما   بالمفردة  الفائقة  العناية  مع(  بالقرآن  القرآن  وتفسير  القرآن،  نظم  ومراعاة  اللغة،)  الكريم
 لأستاذه،   تقليدا  (  السماوية  والكتب   والتاريخ  الحديث)  الخارجية  بالوسائل  استشهاده  قلة   لوحظ

 العميق  الفراهي   أسلوب  إلى  بالنظر  جديدة  آفاقا  يفتح  ولكنه  نظر،  من  السابق  التقسيم  في  ما  ومع
  في   القرآنية  القراءات  بتوظيف   ونوصي  الكريم،  القرآن  نظم  في  الماتع  السهل  الإصلاحي  وأسلوب

 أو  الإصلاحي  اعتماد  نجد  ولم  وتكاملها،  المعنى  إثراء  في  لإسهامها  وعمودها  السورة  نظم  معرفة
 .بتاتا عليها الفراهي

  علم  الآيات،  ربط  للسورة،  الموضوعية  الوحدة  القرآن،  نظام  السورة،  نظام:  المفتاحية  الكلمات
 .المناسبات

Abstract 
 
Classical Qurʾanic exegesis was predominantly characterized by an analytical, 
verse-by-verse approach. Although some early exegetes addressed 
relationships between verses and passages, sustained attention to the 
coherence of an entire surah—what contemporary scholarship often 
describes as the surah’s thematic unity—received limited systematic 
treatment. Among modern reformulations of this concern, ʿAllāmah ʿAbd al-
Ḥamīd al-Farahī (d. 1931) developed the concept of nizām al-Qurʾān, arguing 
that each surah possesses an organizing theme, which he termed the ʿamūd 
al-surah (the surah’s central axis). While al-Farahī did not apply this method 
comprehensively across the Qurʾan, his student Amīn Aḥsan Iṣlāḥī (d. 1997) 
adopted and extended it in his major Urdu tafsīr, Tadabbur al-Qurʾān. This 
study seeks to introduce Iṣlāḥī’s exegetical project to an Arabic-speaking 
readership and to assess the extent to which Tadabbur al-Qurʾān represents a 
continuation of al-Farahī’s methodological foundations. It examines how 
Iṣlāḥī built upon al-Farahī’s principles, while also identifying points of 
convergence and divergence between teacher and student. Methodologically, 
the study employs a descriptive approach to present al-Farahī’s and Iṣlāḥī’s 
works and interpretive frameworks, and an analytical approach to evaluate 
Iṣlāḥī’s reading of Sūrat al-Ṭūr as a representative sample of his application 
of nazm (textual structure and coherence). The study finds that Iṣlāḥī’s tafsīr 
extends al-Farahī’s emphasis on internal Qurʾanic resources i.e., language, 
surah structure, and interpreting the Qurʾan by the Qurʾan together with close 
attention to Qurʾanic vocabulary. It also notes that, in continuity with al-
Farahī, Iṣlāḥī makes comparatively limited use of external sources such as 
hadith, historical reports, and earlier scriptures. While al-Farahī’s dense, 
technical style and Iṣlāḥī’s clearer, more accessible prose differs in 
presentation, both contribute to clarifying surah coherence and the central 
theme. Finally, the study recommends incorporating variant readings 



271 | P a g e  
 

(qiraʾat) as a complementary tool for identifying structural relations and 
thematic axes within a surah, noting that neither al-Farahī nor Iṣlāḥī appears 
to employ qiraʾat systematically for this purpose. 
 
Keywords: Quranic Coherence, Surah Structure, Thematic Unity of the Surah, 
Interconnection of Verses, Science of Textual Relationships. 

 
 المقدمة 

اللهم  العالمين عدد خلقه ورضا نفسه وزنة عرشه ومداد كلماته، وصل  الحمد لله رب 
 تعالى على خير خلقه محمد وآله وأصحابه أجمعين، أما بعد!

الناظر في كتاب الله المبين يجد صورا جلية من روعة البيان، جليلة الأثر في الوجدان في 
الرد.  يََْلَقُ عن كثرة  ولا  تنقضي عجائبه،  الكريم لا  فالقرآن  وإعجاز،  إيجاز  مع  انتظام  حسن 

د  ولعلماء شبه القارة الهندية جهود جليلة؛ في خدمة كتاب الله العزيز منذ عهد بعيد، وخير شاه
على ما نقول مؤلفاتهم التي ازدانت بها المكتبة الإسلامية، فنذكر على سبيل المثال لا الحصر تفسير 

ه(، وظهور مصطلح "أصول التفسير" على 835"تبصير الرحمن" لمخدوم علي المهائمي )ت:  
م( في كتابه "الفوز الكبير في أصول التفسير"، 1179الدهلوي )ت:    ميد أحمد بن عبد الرحي

 ه(.1307فسير "الإكسير في علم التفسير" لصديق حسن خان القنوجي الهندي )ت:وت
أشرف علي  ولعل من أبرز من فسروا القرآن الكريم من علماء الهند في القرن العشرين  

، والشيخ غلام الله خان مؤلف تفسير  م( صاحب تفسير "بيان القرآن"1943)ت.    التهانوي
القرآن" المودودي (1)"جواهر  الأعلى  أبو  والأستاذ  إلى (2) ،  البنوري  يوسف  العلامة  أشار  قد   ،

مجموعة الفوائد التفسيرية للشيخ محمود الحسن الديوبندي والشيخ شبير أحمد العثماني، ويرى أنها  

 
حيث   في ربط الآيات والسور"،  سمط الدرر اعتنى هذا التفسير بجانب النظم، ومثله باللغة العربية تفسير " (1)

مؤلفه الشيخ محمد طاهر أن لكل سورة دعوى والآيات الواردة في السورة تحتوي على أدلة لإثبات هذه    يرى
سمط الدرر في ربط الآيات والسور وخلاصتها المختصر لمن أراد أن يتذكر أو  الدعوى. ينظر: محمد طاهر:  

 ه( 1418، 7، )صوابي: المكتبة اليمانية، طيتدبر
، )بيروت: دار  المدخل الوجيز إلى دراسة الإعجاز في الكتاب العزيزينظر غازي: محمود أحمد غازي،    (2)

 . 213م( ص2010، 1البشائر الإسلامية، ط



272 | P a g e  
 

التفاسير  العربية في كتب  في  ليس  وبرأيه  الكريم،  القرآن  نظم  الأردية لحل  باللغة  تفسير  أفضل 
 (3) المطبوعة ما يَلفها أو ينوب عنها. 

ونقف في هذا المبحث مع عبد الحميد الفراهي الذي ألف "التكميل في أصول التفسير" 
مقدمة لتفسيره "نظام القرآن وتأويل الفرقان بالفرقان" وكان كما يقول بصدد تكميل هذا الفن 
)أصول التفسير( ليكون هو المعتمد في فهم كتاب الله وكل كلام حكيم، وكانت له عناية خاصة 

آن ومفرداته، وقد جاء هذا البحث بدراسة تطبيقية في تفسير )تدبر القرآن( لتلميذه  بنظام القر 
أمين أحسن إصلاحي تكشف عن تأثره بمنهج أستاذه الفراهي في تفسير القرآن الكريم واستكماله  

   نظرية "نظام القرآن".
السورة  "الوحدة الموضوعية للسورة  وقد أشاد مستنصر مير بالفراهي والإصلاحي في باب  

وأكد الدكتور رشواني على أهميتهما في تطوير   (4)" وصنفهم على رأس القائمة.  كوحدة نصية
 (5) دراسة السورة.

 
 إشكاليّة البحث وأسئلته:

، وقد (6)يعُد البقاعي أول من أنشأ علما مستقلا موضوعه السورة من القرآن الكريم  
م، 1930أعاد إحياء نظريته حول الوحدة الموضوعية للسورة المعلم الهندي عبد الحميد الفراهي  

وقدم نظريته في كتابه دلائل النظام وطبقها في تفسيره نظام القرآن، وقد أسس الفراهي منهجا في  
الباكستاني أمين  التفسير تابعه عليه تلاميذه وحاولوا تطوير نظريته، وكان من أبرز هؤلاء تلميذه  

أحسن الإصلاحي صاحب تفسير "تدبر القرآن" وكتاب "مبادئ تدبر القرآن" لبيان نظرية نظام 
 

)كراتشي: مجلس الدعوة والتحقيق الإسلامي يتيمة البيان في شيء من علوم القرآن،  البنوري: محمد يوسف    (3)
   م(2016ه/1437جامعة العلوم الإسلامية، د.ط، 

 م.2017يونيو  28، ترجمة: حازم محي الدين، مؤمنون بلا حدود،  السورة وحدة نصيةمير: مستنصر،   (4)
حلب: دار الملتقى،  دراسة نقدية، )للقرآن الكريم    منهج التفسير الموضوعيرشواني: سامر عبد الرحمن،    (5)

 . 288-285ص ،ه(1430- م2009، 1ط
 .272، ص منهج التفسير الموضوعي رشواني: سامر عبد الرحمن، (6)



273 | P a g e  
 

وقد أضاف الإصلاحي إليه جوانب أخرى ما تزال غير مدروسة في  ، (7) القرآن لأستاذه الفراهي 
- العالم العربي وربما في غيره، فهذا البحث يرصد نظرية نظام القرآن لدى الإصلاحي  ويكشف  

بطريقة الفراهي في تفسيره    الإصلاحيمظاهر تأثر    عن  -من خلال دراسة تفسير سورة الطور
، وأسلوبهما، أثر نظرية نظام القرآن للفراهي في تفسير "تدبر القرآن" للإصلاحي"، و تدبر القرآن"
أوجه المقارنة بينهما اتفاقا واختلافا، وكيف استفاد الإصلاحي من الأسس التي وضعها الفراهي  و 

 للتفسير.

 أهمية البحث ودواعي الكتابة فيه:

أولى الباحثون قديما وحديثا عناية بكتاب الله من حيث معرفة مناسبة الآيات بعضها  
نظام  "وتنبه لذلك من المتأخرين العلامة الهندي عبد الحميد الفراهي الذي بدأ في تدوين تفسير  

، ولكن مما يبعث على الأسف أن المؤلف لم يقدر على إكماله  "القرآن وتأويل الفرقان بالفرقان
فتوفي وقد فسر عدة سور، وأكمل تلميذه الإصلاحي مسيرته بتأليف تفسيره المسمى ب )تدبر 

ومن   القرآن( لجميع سور القرآن في تسع مجلدات باللغة الأردية ولم تتم ترجمتها إلى اللغة العربية.
دواعي الكتابة في هذا المجال التوجيه إلى جانب مراعاة النظم لفهم ما قد يشكل من كتاب الله 

 على القارئ. 
 

 أهداف البحث:
 .لمشروع الفراهي توجيه النظر إلى تفسير الإصلاحي الذي يُ عَد  استكمالا •
في تفسيره "تدبر القرآن" وبيان مدى تأثره بالطريقة التي   ق الإصلاحيي طبت   يةكيفبيان   •

   استقاها من أستاذه الفراهي. 
 سورة الطور.  تفسيرخلال  القرآن" منتدبر "تعريف القارئ العربي بتفسير  •

 
 . 288ص ،منهج التفسير الموضوعي رشواني: سامر عبد الرحمن، (7)



274 | P a g e  
 

اعتمد البحث المنهج الوصفي تعريفا بتفسيري الفراهي والإصلاحي ومنهجهما،    منهج البحث:
، والمنهج التحليلي في للإصلاحي  "تدبر القرآن "حضور منهج الفراهي في تفسير    مع تتبع مظان
 .الفراهي   بأستاذهمدى تأثره    " كأنموذج من تفسير الإصلاحي تكشفسورة الطوردراسة تفسير "

 السابقة:  الدراسات
 الباحثين، فاتجهتلم تحظ بعناية    دراسة تطبيق منهج الفراهي في تفسير تدبر القرآن 

وتأثره    أكثر الدراسات للحديث عن منهج الشيخ أمين أحسن الإصلاحي وجهوده في التفسير
بأستاذه ضمنا، اللهم إلا دراسة مستنصر مير فقد اعتنت بجانب المقارنة بين الإصلاحي والفراهي 
في بحوثه باللغة الإنجليزية، وسأورد أهم البحوث التي اطلعت عليها باللغة الإنجليزية والعربية والأردية 

 : وهي كالآتي

أو "الانسجام النصي  (Coherence In The Quran)رسالة لنيل درجة الدكتوراه بعنوان   .1
في القرآن الكريم" للدكتور مستنصر مير باللغة الانجليزية، وهي تعنى بدراسة نظرية النظم  
عند الإصلاحي من تفسيره تدبر القرآن، وتناول البحث تأثر الإصلاحي من الفراهي 

 ( 8)في سور كالبقرة والنساء من جوانب فنية وفي غير السورة التي نحن بصددها. 
بعنوان )الشيخ أمين أحسن الإصلاحي ومنهجه في تفسيره باللغة العربية  رسالة دكتوراة    .2

-م الجامعة الإسلامية بهاولفور بنجاب1996تدبر القرآن( للحافظ افتخار أحمد، عام  
 (9)، ويحتاج البحث إلى مزيد تعقيب من خلال مقارنته بأسلوب الفراهي تطبيقا.كستانبا

بعنوان )جهود  .3 الهندية  بحث محكم  تفسير   المدرسة  الكريم،  القرآن  تفسير  المعاصرة في 
م تدبر القرآن أنموذجا( للدكتور عبد الرحيم 1997الشيخ أمين أحسن الإصلاحي المتوفى

، 71عدد  8م في مجلة البحوث والدراسات الشرعية مج2017الإسماعيلي، نشر عام  
عاصرة صفحة، حاول فيه الباحث رصد جهود المدرسة الهندية الم  20ويتكون البحث من  

 
 م. 1986 ،1ط(  American Trust Publications، )الانسجام النصي في القرآن الكريم  ،مستنصر: مير    (8)

)رسالة دكتوراة(، )بهاولفور:  الشيخ أمين أحسن الإصلاحي ومنهجه في تفسيره تدبر القرآن  افتخار أحمد:    (9)
 .م(1996، 1الجامعة الإسلامية، ط



275 | P a g e  
 

ورد   للإصلاحي، وقدفي تفسير كتاب الله عزوجل واختار من ذلك تفسير تدبر القرآن  
البحث في عدة محاور بعد المقدمة أهمها ترجمة الشيخ الإصلاحي والتعريف بتفسيره تدبر 

وتوجد نظائر لمثل هذه البحوث   (10).  القرآن ومنهجه في ذلك من الأخذ بنظم القرآن
ولكن طبيعة هذه البحوث عامة لا تفي الموضوع   ،كثيرة للتعريف بالإصلاحي أو منهجه

 حقه عادة، ولا يوجد فيها العمق والتطبيق الذي تحرص عليه الرسائل الجامعية. 
في تفسيره   الاتجاه اللغوييخ أمين أحسن الإصلاحي من  شبحث منشور بعنوان )منهج ال .4

عام   افتخار أحمد نشر  للدكتور حافظ  القرآن(  العربي 2009تدبر  القسم  م في مجلة 
اللغوي في    الاتجاهصفحة وأبرز فيه الباحث    22لاهور باكستان في    بجامعة بنجاب،

 (11). تفسير تدبر القرآن
وهو    ،تدبر القرآن   هدراسة مدى تطبيق قواعد الفراهي في تفسير هذه التتناول    :الإضافة العلمية

وهو إضافة تعرف بهذا التفسير منهج تفسير تدبر القرآن،  عن  الدراسات  جانب لم تتطرق إليه  
 .كون التفسير باللغة الأرديةعنه لللغة العربية باقلة الدراسات نظرا ل

هذا البحث محدد بدراسة تطبيقية لسورة الطور في تفسير تدبر القرآن   :وخطته  حدود البحث
 مع تتبع منهج الفراهي كما طبقه الإصلاحي.

للتعريف  مطلبان  فيه  التمهيدي  المبحث  مباحث،  ثلاثة  على  الدراسة  اشتملت  وقد 
بالشيخين، والمبحث الأول نظري عن منهج التفسير بين الفراهي والإصلاحي وفيه ثلاثة مطالب، 
والمبحث الثاني تطبيقي وفيه ثلاثة مطالب كل مطلب عن جزء من السورة لمعرفة مدى تطبيق  

 اهي. الإصلاحي لمنهج الفر 

 
جهود المدرسة الهندية المعاصرة في تفسير القرآن الكريم، تفسير الشيخ أمين عبد الرحيم ) :الإسماعيلي  (10)

م في مجلة البحوث والدراسات 2017( ، نشر عام م تدبر القرآن أنموذجا1997أحسن الإصلاحي المتوفى
 .71عدد 8الشرعية مج

( منهج الشيخ أمين أحسن الإصلاحي من الاتجاه اللغوي في تفسيره تدبر القرآن )  ،أحمد  :حافظ افتخار  (11)
 .م في مجلة القسم العربي بجامعة بنجاب2009نشر عام 



276 | P a g e  
 

 : ترجمة الفراهي وتلميذه إصلاحيالتمهيديالمبحث 

 الإمام الفراهي المطلب الأول:

هو عبد الحميد بن عبد الكريم بن قربان قنبر بن تاج علي، حميد الدين، أبو أحمد،  
نسبة إلى قريته "فريها" التي كانت مسقط رأسه إحدى قرى أعظم كره الهند   الأنصاري، الفراهي

 (12)ه( في أسرة كريمة لها مكانتها الاجتماعية والعلمية. 1280عام )
، وحفظ القرآن وهو  بدأ الفراهي تحصيله العلمي في منزله كدأب أبناء البيوتات الشريفة

ابن عشر سنين، وبرع في الفارسية حتى أتقنها في نعومة أظفاره، أما عن الأدب العربي فقد قرأ 
أولا على ابن عمته العلامة شبلي النعماني ثم سافر إلى لاهور لتلقي الأدب من الشاعر الأديب 

الإنجليزية وهو في    ه( في الكلية الشرقية، أقبل على تعلم1304فيض الحسن السهارنفوري )ت:
سن العشرين، وترجم عدة كتب من العربية إلى الفارسية وهو لا يزال طالبا، أخذ الفلسفة عن 

 (13)المستشرق )توماس أرنولد( وانتقد كتابه "الدعوة إلى الإسلام". 
َ عُ  للعربية والفارسية بمدرسة الإسلام في مدينة )كراتشي(  1314سنة    ينِّ ، ه  مدرسا  

( الألماني 1324وعامَ  المستشرق  من  العبرية  وتعلم  عليكره،  في كلية  مساعدا  أستاذا  عين  ه( 
)جوزف هوروفيتس( وأفاده في اللغة العربية، وشغل عدة مناصب في جامعات مختلفة ثم استقال 

 ( 14)ه( إلى وطنه لينقطع لمطالعة القرآن المجيد. 1337وعاد عام )
بعد عودته إلى وطنه تولى إدارة مدرسة إصلاح المسلمين وكانت المدرسة أنشئت لإصلاح  

وضع فكرتها التعليمية، ورسم لها منهاجا  دراسيا  عقائد المسلمين وإزالة البدع وفض الخصومات، ف
، وبعد وفاة العلامة شبلي أنشأ دار المصنفين مع تلامذة أستاذه الشبلي. ساهم في ترجمة فريدا  

القرآن إلى اللغة الإنجليزية، كما رد على اليهود والنصارى من خلال كتبهم لاطلاعه على اللغة  

 
، )د.م، دار الغرب الإسلامي مقدمة مفردات القرآن للفراهي  أيوب،ينظر: الإصلاحي: د محمد أجمل    (12)

 .ر. باختصا15،16-13م( ص2002، 1، ط39ص
 .18-17، ص مقدمة مفردات القرآن للفراهي أيوب،ينظر: الإصلاحي: محمد أجمل  (13)
 . 19-18المرجع نفسه، ص (14)



277 | P a g e  
 

وكان آية    "الطريف في التحريف"،و  " الرأي الصحيح فيمن هو الذبيح"العبرية، وألف في ذلك  
في اللغة العربية ويمكننا أن نعرف مكانته من كتابه جمهرة البلاغة الذي انتقد فيه بعض علماء  
العربية، وقصد به تأسيس البلاغة في ضوء القرآن والعرب الأقحاح. كان ترجمان القرآن وخير دليل 

لعلم والعمل وخدمة عليه كتابه )نظام القرآن وتأويل الفرقان بالفرقان( وقد عاش حياة عامرة با
ه    1349جمادى الآخرة عام    19في    -وهو يتلو القرآن الكريم-توفي رحمه الله  القرآن والسنة،  

 ( 15)بها. على إثر عملية جراحية أجراها طبيبه الخاص في مدينة )مثورا( ودفن 

 أمين أحسن الإصلاحيالمطلب الثاني: 

ولد الشيخ أمين أحسن الإصلاحي بن الحافظ غلام مرتضى في إحدى قرى "أعظم 
( عام  عام  1904كره"بالهند  الإصلاح  بمدرسة  التحق  ثم  قريته  في  العلم  مبادئ   تلقى  م(، 

 ( 16) م(. 1922م( ونسب إليها، وتأثر بأستاذه "عبدالرحمن النكرامي" وتخرج عام )1914)

عمل كنائب مجلة "المدينة" وهو ابن ثمان عشرة سنة، وتولى بعدها عدة مهام الكتابة  
عدة صحف ومجلات كما ترجم عدة كتب إلى اللغة الأردية، بدأ الإصلاحي مسيرته في التدريس  

م( من مدرسة الإصلاح، وإلى جانب ذلك كان يتلقى علم التفسير من أستاذه  1925عام )
الفراهي" الدين  "الدائرة 1930ولازمه حتى قبض الأستاذ عام )   "حميد  م(، وبعد وفاته أسس 

الحميدية" لنشر كتب الفراهي وترجمتها، واستفاد من الشيخ عبدالرحمن المباركفوري حتى وفاته في 
 ( 17) م(. 1943م(، وترك الإصلاحي مدرسة الإصلاح عام ) 1935عام )

المودودي  1941تأسست"الجماعة الإسلامية" عام ) م( على يد الأستاذ أبي الأعلى 
م(، 1947م(، فاختير الإصلاحي عضوا لها، وانتقل إلى باكستان عام تأسيسها )1979)ت:

م بعد معارضته للفئة القاديانية، فلبث لمدة عام ونصف العام وهنالك وضع 1953سُجِنَ عام  

 
 . 20، صمقدمة مفردات القرآن للفراهي أيوب،ينظر: الإصلاحي: محمد أجمل  (15)

)16( ينظر أحمد: افتخار، الشيخ أمين أحسن الإصلاحي ومنهجه في تفسيره تدبر القرآن )رسالة دكتوراة(،  

. 28ص-27م(، ص1996، 1)بهاولفور: الجامعة الإسلامية، ط  
 . 31-30المرجع السابق، ص (17)



278 | P a g e  
 

خطته لتأليف تفسيره "تدبر القرآن"، ونشب خلاف بينه وبين المودودي كما باءت محاولة الأستاذ 
 (18) عمر بهاء الدين الأميري بالفشل )سفير سوريا آنذاك(.

القرآن" في بعض المجلات   17بعد قضاء   "تدبر  تفسيره  بنشر  بدأ  الجماعة  عاما مع 
م( 1967وذلك في كبر سنه وبعد انقطاع، كما بدأ يدرس التفسير لبعض الطلاب، وفي عام )

بدأ يلقي محاضرة أسبوعية في التفسير ببيت صديقه الدكتور إسرار أحمد، وانقطعت هذه السلسة 
م( بمرض النسيان عاما 1971النور عن آية الرجم. أصيب الشيخ عام )بعد اختلاف في سورة  

عام   التفسير  وأكمل  للشفاء  تماثل  حتى  الإسراء  سورة  تفسير  أكمل  قد  وكان  العام  ونصف 
(1980 ( عام  رمضان  من  والعشرين  التاسع  عام  1400م(  ربه  جوار  إلى  وانتقل  ه(، 

 ( 19) م.1997

معالم ورسائل في منهج الفراهي والإصلاحي وترجيح والوسائل الداخلية المبحث الأول: 
 لفهم القرآن الكريم عندهما 

أسلوب تفسير تدبر القرآن والمنهج الذي سلكه فيه مؤلفه وأهم المواطن إلى   نتطرق الآن
التي استفاد فيه من أستاذه الفراهي، وقد وقع اختيارنا في شرح ما نحن بصدده على المقدمة الماتعة 

أسلوبه في كتابة هذا التفسير حيث يقول: "إنني حاولت جاهدا أن أفسر   التي بَيّن فيها المؤلف
كل آية كما هو المراد منها في الحقيقة والواقع دون تعصب لرأي، ولأجل نيل هذا المقصد رجحت 

الداخلية مثل:    الوسائل  والشواهدللقرآن  النظائر  القرآن،  نظم  القرآن،  أما  لغة  الوسائل  . 
مثل الحديث الشريف، والتاريخ، والكتب السماوية السابقة وكتب التفسير استفدت   الخارجية

ولكن تبعا للوسائل الداخلية، فما تبيّن لي منها موافقا لألفاظ القرآن الكريم    ،منها قدر الإمكان
ونظمه وشواهده ونظائره اخترته، وما وجدته خلاف ذلك فحاولت أن أسبر غوره لأعرف أهميته،  

 
 . 32-31المرجع السابق، ص (18)
أحمد:    (  19) القرآن  افتخار  تدبر  تفسيره  في  ومنهجه  الإصلاحي  أحسن  أمين  دكتوراة(، الشيخ  )رسالة 

 . 34ص-33م(، ص1996، 1: الجامعة الإسلامية، ط)بهاولفور



279 | P a g e  
 

عِلْما  ودينا، فاجتهدت في تعيين الوجه الصحيح منه بعد النقد، وما لم يكن  فما كان ذا بال 
   (20)كذلك ضربت عنه صفحا". 

ولم نجد تقسيم المصادر إلى وسائل داخلية خارجية بهذا المسمى عند الفراهي، ولكننا  
لمسنا أنها مستقاة من منهجه فهو يذكرها بأسلوب مختلف، فعلى سبيل المثال ذكر مصادره في 

فيقول: " "المآخذ الخبرية"  من المصادر ما هو أصل وإمام ومنها ما هو  التفسير تحت عنوان 
كالفرع والتبع، فأما الإمام والأساس فليس إلا القرآن نفسه وأما ما هو كالتبع والفرع فذلك  

  (22() 21)   ثم ذكر الأحاديث الشريفة، والتاريخ، والكتب السماوية السابقة كمصادر فرعية.ثلاثة"  

ونورد الآن تفاصيل الوسائل الداخلية التي رجح الإصلاحي استخدامها عند تفسير آي 
 القرآن الكريم وسيتم مناقشة الوسائل الخارجية في بحوث لاحقة إن شاء الله تعالى.

 لسان القرآن واتباع الإصلاحي منهج الفراهيالمطلب الأول: 

أن القرآن نزل بلسان عربي مبين وأعجز الإنس والبشر أن  -رحمه الله-ذكر الإصلاحي
يأتوا بمثله، فهذا لبيد ملك الشعراء وأفصح الفصحاء وصاحب آخر قصيدة من المعلقات السبع، 
وسجد شعراء سوق عكاظ لشعر من أشعاره، اعتزل الشعر بعد نزول القرآن الكريم فسئل في 

أي وهل يسعني أن أقرض الشعر بعد نزول القرآن؟ ...فقد    "أبعد القرآن؟"ذلك فأجاب قائلا:  
 (23)ملك القرآن أعناق الفصاحة والبلاغة فلفصاحته سمو لا يدانيه سمو.

 
، 1م(، ج2009،  1الإصلاحي: أمين أحسن الإصلاحي، تدبر القرآن )لاهور: فاران فاونديشن، ط   (20)

 . 14-13ص
الفراهي،    (21) بالفرقانينظر،  الفرقان  وتأويل  القرآن  الدائرة  نظام  )أعظم كره:  الندوي  سليمان  تحقيق:   ،

، وللاستزادة يمكن الاطلاع على المقدمة الثالثة في المأخذ  28م( المقدمة الثانية، ص  2008،  1الحميدية، ط
 . 59والنظم ص ،41ص  ، وحول الترتيب والمناسبة31اللسانية، ص

هذه النظرية ورأي الجمهور فيها في بحثي الذي سينشر إن شاء الله تعالى، ينظر: "موقف   ناقشتُ وقد    (22)
الفراهي من الاستدلال بالحديث الشريف في تفسير القرآن الكريم: دراسة تحليلية نقدية"، مجلة وحدة الأمة، 

 ه.  1447، شهر شوال 26ع
 بتصرف يسير.  14، ص1ج تدبر القرآنينظر: الإصلاحي:  (23)



280 | P a g e  
 

ويرى الإصلاحي أن استشعار هذه المكانة السامية من الفصاحة والبلاغة يستحيل نيلها 
بالترجمة والتفاسير وقواميس اللغة فحسب، بل ولنيل ذلك لا بد من تحصيل الحاسة اللغوية وذلك 
ليس بالأمر الهيّن، ويحتاج ذلك مع رهافة الحس إلى جهود جهيدة لسنوات مديدة خاصة إذا لم  

 ( 24)غة لغة الأم.تكن الل
وللإصلاحي كلام وجيه حول التحدي الذي نواجهه اليوم لتذوق فصاحة القرآن الكريم  
حيث يقول: "إن اللغة العربية وبالتحديد اللغة نزل بها القرآن غير معهودة ومتداولة، فاللغة العربية  
التي تدرس في العرب والعجم تختلف اختلافا تاما عما نزل بها القرآن، ويمكن تقييم ذلك من 

ل مناهجنا في المدارس العربية ]أي في شبه القارة الهندية[ مثل القليوبي ونفحة اليمن أو في  خلا
أفضل الأحوال تدرس مقامات الحريري وديوان المتنبي، أما اللغة العربية المتداولة في البلدان العربية  

د أنها لا تعين على ومصر والشام والتي نجدها في جرائدهم ومجلاتهم؛ لا شك أنها اللغة العربية بي
 (25)بل تأخذنا منه إلى شأو بعيد".  ،الكريم  فهم اللغة التي نزل بها القرآن

ويقترح الإصلاحي لفهم الكتاب الحكيم الرجوع إلى الأدب الجاهلي لتحصيل  ملكة 
التمييز بين محاسن الشعر والأدب الجاهلي ومعايبه، ورغم اعترافه بضياع أكثره لكنه يرى أن ما 

، ومن المؤكد أن كلامه هذا مستوحى من كلام أستاذه الفراهي حين  (26)   بأيدينا يفي بالغرض  
...أما كتب  "  :يدعو إلى جعل كلام العرب القديم والقرآن الكريم نفسه مصدرا لتفسيره ويقول

اللغة فمقتصرة، فإنها لا تأتي بحد تام، ولا تميز بين العربي القح والمولد، ولا تهديك إلى جرثومة 
فمن لم يمارس كلام العرب، واقتصر على كتب اللغة ربما لم يهتد لفهم بعض المعاني من المعنى...  
..." ولم يَْفَ عليه أن من كلام العرب ما هو منحول ومنه ما هو صحيح ولكن يرى  كتاب الله

 (27) أن الماهر الناقد يمكنه التمييز بينهما.

 
 المرجع نفسه.  (24)
 بإيجاز وتصرف يسير.  15، ص1ينظر: الإصلاحي: تدبر القرآن ج (25)
 ينظر: المرجع نفسه (26)
 . 32المقدمة الثانية، ص نظام القرآن وتأويل الفرقان بالفرقان،الفراهي،  (27)



281 | P a g e  
 

ولا يمكن إنكار أهمية هذا الجانب، ولكن نود أن نلفت إلى أمر بالغ الأهمية ألا وهو أن  
وقد أومأ إلى ذلك ابن خزيمة في النص لغة القرآن الكريم أخص من كلام العرب في زمن النزول،  

كتاب وهنا تبرز أهمية قول ابن عطية أن "   ،(28)"  إنما أنزل الكتاب بلغتهم لا بمعانيهم"  الآتي:
، ومن هذا المنطلق تبرز أهمية دراسة عادات  (29)"  بتصريف جميع العلوم فيهالله تعالى لا يتفسر إلا  

 القرآن الكريم والحديث الشريف للمشتغلين بعلوم القرآن الكريم وتفسيره بالإضافة إلى علوم أخر.

يقول إصلاحي أنني لا أدعي أنني متصف بذلك الذوق لكن المقصد هو معرفة المعايير  
والذي استطعت القيام به في   ،(30)   التي من خلالها نتعرف على أسلوب القرآن ومحاسنه الأدبية 

تراث   توفر لي من  ما  التفسير، طالعت بإمعان  هذ  أشرع في كتابة  قبل  أنني  الصدد وهو  هذا 
)ذخيرة( الأدب الجاهلي بالإضافة إلى المصادر التي قد تعين على حل مشكل القرآن من الناحية  

النحوية أو المعنوية،   وأود أن أقول بكل صراحة ودون تكلف أن ما أنجزته يعود الأدبية أو 
 (31) إلي.الفضل الكبير فيه إلى أستاذي الفراهي وليس 

 المعروف ما عرفته العرب صالحا والمنكر ما أنكرته:

يقول الفراهي في المقدمة الحادية عشرة في كتابه "نظام القرآن" تحت هذ العنوان الذي 
اقتبسناه من تلك المقدمة "فاعلم أن العرب في الجاهلية لم تكن كأهل الوحشة، غير فارقين بين  
البر والفجور. وإنا نرى من جهة الأخلاق أدبهم أفضل مما كان في أبلج أيام اليونانيين والهند. 

 
، 3)د.م: المكتب الإسلامي، ط  صحيح ابن خزيمةابن خزيمة: أبوبكر محمد بن إسحاق النيسابوري،    (28)

 . 927، ص 2م( ج2003ه، 1424
، )بيروت: دار الكتب المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيزبن غالب،    قعبد الحابن عطية: أبو محمد    (29)

 . 35، ص1ج ه(1422،  1العلمية، ط
 يقصد به الإصلاحي إيجاز القرآن الكريم وإعجازه. (30)
 . 15ص-14، ص1ج تدبر القرآنالإصلاحي:  (31)



282 | P a g e  
 

من  إلى من شوه تاريَهم  ملتفت  النظر، غير  فيه  أشعارهم وسرحت  إن جمعت  قولي  وتصدق 
 (32)   الناس".

على رأي الإصلاحي "أن من أراد فهم الإشارات والتلميحات والتعريضات الواردة في 
والمنكر المعروف  بفهم  فعليه  والشر   القرآن  الخير  ومعايير  الاجتماعية  وحياتهم  العرب،  لدى 

فيها...فالقرآن تعرض لكل ذلك فما كان منه خير أشاد به ونوه وما كان شرا محقه"...ونبه إلى 
أن صورة العرب في كتب التاريَية غير دقيقة كأنهم قطيع من الأنعام ولعل جانبا من ذلك صحيح، 

كانوا ورثة إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام، بل ويتساءل    ولكن تم إغفال جانب آخر، ألا وأنهم
 (33) أنهم لو كانوا كما وُصِفُوا فكيف أصبحوا متأهلين لحمل كتاب مثل القرآن الكريم؟!

 النظم أو النظامالمطلب الثاني: 

يقول الإصلاحي: "النظم جزء لا ينفك من الكلام ولا يمكن تخيل أي كلام سديد أنيق  
من دونه، ولكن من البلية ما يضحك وهي أن القرآن الذي يعتبر معجزة الفصاحة والبلاغة ولا  
ريب في إعجازه، ومع ذلك هو عند طائفة كبيرة من الناس خال من النظم، وعندهم لا مناسبة 

، ولا تناسب بين الآيات في نفس السورة، فقط جمعت الآيات في السور دون بين سورة وسورة
ربط أو مناسبة، ولكن العجب منهم كيف ثبتت لديهم هذه الفكرة العقيمة عن كتاب عظيم  
أقام ثورة في العالم وقد شهد بعظمته القاصي والداني والصديق والعدو، غيّر منها القلوب والعقول، 

 34على أسس محكمة جديدة، وفتح للإنسانية آفاقا جديدة." وأقام الفكر والعمل 
وقد تميز الإمام الفراهي بأسلوب فريد في التفسير في شبه القارة الهندية وقد بدأ تفسيره 

نظام القرآن وتأويل الفرقان بالفرقان" ولكنه لم يستطع إكماله، وكما هو واضح من اسم التفسير "
 مراعاة المناسبة بالإضافة إلى تعيين عمود السورةأنه مكون من جزئين، الأول: نظام القرآن يقصد  

، أما كما سيأتي  لتكون السورة كوحدة نصية يجمعها موضوع واحد  (للسورة  الموضوعية  الوحدة)
 

تحقيق: سليمان الندوي )أعظم نظام القرآن وتأويل الفرقان بالفرقان  الفراهي: حميد الدين الفراهي،    (32)  
 . 57، ص 1م( ج2008، 1كره: الدائرة الحميدية، ط

 .17-16، ص1، جتدبر القرآنينظر: الإصلاحي:  ( 33)
 . 17ص، 1، ج تدبر القرآنالإصلاحي:  (34)  



283 | P a g e  
 

تأويل الفرقان بالفرقان فيمكن التعبير عنه بأنه "حمل النظير على النظير" في التفسير والحديث عنه 
 في المطلب الثالث الآتي. 

ن  إ"وقد بين الفراهي الفرق بين النظام والتناسب في كتابه "دلائل النظام" حيث قال:  
التناسب جزء من النظام، فإن التناسب بين الآيات بعضها مع بعض لا يكشف عن كون الكلام 
شيئا  واحدا  مستقلا  بنفسه، وطالب التناسب ربما يقنع بمناسبة ما، فربما يغفل عن المناسبة التي 

عدم اتصالها،    ينتظم بها الكلام، فيصير شيئا  واحدا . وربما يطلب المناسبة بين الآيات المتجاورة مع
عد منها. فإن عدم الاتصال بين آيات متجاورة فإن الآية التالية ربما تكون متصلة بالتي قبلها على بُ 

جملة من الآيات متصلة  نا ، وذلك إذا كانت الآية أو  يوجد كثيرا . ومنها ما ترى فيه اقتضابا  بيِّ 
 (35) منها" د  عْ بالتي على ب ُ 

ولكن فما يبدو أن من أنكروا النظم لم ينكروه مطلقا، إنما أنكروا التكلف فيه، ونسبة  
لاحظ من أسلوب الإصلاحي أنه لا يدين بفضل كبير  التأويلات الركيكة إلى كتاب الله تعالى، وي

الرازي  عن  الحديث  بعد  فمثلا  الفراهي،  أستاذه  عدا  التفسير  في  السابقين  العلماء  من  لكثير 
والمهائمي والعلامة ولي الدين الملوي يقول: "استفدت من كتب هؤلاء المؤلفين الأفاضل الثلاثة  

نهم أنني لم أجد حلا لمشكلة من كتبهم .... وأسلوب متقدمي الذكر، فأقول ولا أنوي الحط من شأ
  ( 36)النظم الذي أتوا به، لعله لا يبعد أن يوصف بأنه يمكن الجمع به بين كل كلامين مختلفين"  

ويقول عن مفردات القرآن للإمام الراغب أن بعض الناس يعطون كتابه درجة عالية، وهو كذلك 
القرآن  راجعته لحل مشكلات  لما  الكريم خاصة، ولكن  القرآن  لكلمات  أنه معجم  من حيث 

 ( 37)شعرت باليأس. 
ويشيد الإصلاحي بتفسير أستاذه الذي لم يتمكن من إكماله قائلا: "إن أول من حظي  
بنجاح كبير في هذا الطريق هو أستاذنا مولانا حميد الدين الفراهي رحمه الله... وما كتب منه يبين 
  أن كل سورة مجموعة مرصعة من النظم وكتابه دلائل النظام لإثبات النظم في القرآن، ومن يطالعهما 

 
 . 74، ص دلائل النظامالفراهي:  (35)
 . 19، ص 18لاهور باكستان المجلد الأول ص 2009مقدمة تفسير تدبر القرآن مطبعة مؤسسة فاران    (36)
 .17المرجع السابق، ص (37)



284 | P a g e  
 

بإنصاف يتوصل منهما لأمرين: أولا: أن إنكار النظم ظلم في حق القرآن. ثانيا: أن أصل معارف  
 (38)  القرآن والكنز الحقيقي فيه مخفي في هذا النظم".

 إشكال النظم:  
امرؤ حاذق مثل  لو كان بهذه الأهمية؛ فلم خفي على  النظم  يتساءل الإصلاحي أن 

 وأجاب عنها في نقاط: الرازي؟ ولم تستطع مساعيه الكشف عنه على أكمل وجه،

: أن هذا الإشكال هو بالنسبة إلينا لا بالنسبة إليهم، فاللغة لغتهم والأحوال أحوالهم والزمن  أولا
لذا قال الفراهي: "إن مواقع الآيات ومواردها كانت أبين شيء عند الصحابة رضي  (39) زمنهم. 

الله عنهم...فلو كنا في ذلك العصر ما خفي علينا نظامها، فإن اللسان لسانهم والأسلوب أسلوبهم 
 (40)  والأمور أمورهم فلا نشاركهم في ذلك".

 ( 2)على أجزاء الكلام، فمن فاته ذلك فاته جزء من الكلام. : أن للتركيب فضلاثانيا

الإصلاحي أن النظام قد يَفى علينا لعدم معرفتنا بأساليب القرآن، وأشار إلى كتاب    يرى:  ثالثا
 ( 41) " لمعرفتها.أساليب القرآن"أستاذه 

: كتاب الله فيه علم الأولين والآخرين ولا تنقضي عجائبه إلى يوم الدين، وكل من يرجع إليه رابعا
أن ينقصوا منه قدر المخيط إذا أدخل البحر، -ولو اجتمعوا-ينل منه علما وحكمة، ولا يقدرون

 ( 42)فهو كالمعدن كلما تعمقت فيه ظفرت كنزا إثر كنز. 
 اختيار قول واحد عندهما:

يقول الإصلاحي: "إنني راعيت في تفسيري النظم ولأجل ذلك اخترت قولا واحدا في 
بل الحقيقة التي لو قلتها بتعبيري ينبغي أن أقول إنني اضطررت لاختيار قول واحد،   ،كل موضع

 
 . 19، ص1الإصلاحي: تدبر القرآن، ج( 38)
 . 23، ص1ينظر، الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (39)
 . 22، ص1، جنظام القرآن وتأويل الفرقان بالفرقانالفراهي:  (40)
 .23، ص1، جتدبر القرآنالإصلاحي: ( 41)
 . 24، ص1الإصلاحي: تدبر القرآن، جينظر:  (42)



285 | P a g e  
 

لو لم   لأنه بعد مراعاة النظم لا يبقى مجال للمرء حتى يتيه في أودية متفرقة، ويظهر للمرء الصوابُ 
 (43  )يكن أعمى متعصبا، ولعله يضحي بحياته ولكن لا يرجع عن رأيه.

  :التأويل إلى معنى واحد

الفراهي: وبشأن "يقول  باللسان  وعلمهم  لتقواهم  واحد  تأويل  الصحابة  عند  للقرآن  كان 
والتفسيرالنزول السؤال  منهم  قل  ولذلك  بعض ش ..  عنهم  فخفي  للصحابة  التابعون  ون ؤ أما 
الصحابة  النزول القرآن إلى آياته وآثار  اعتصموا بأصلينفكأنه، فأولوا  القرآن لا  :م  الأول: أن 

والثاني: أن أفعال النبي وأقواله وعمل الصحابة أقرب شيء موافقة بالقرآن،   .يَالف بعضه بعضا
فوقع بعض الاختلاف في وجوه لمعنى واحد. وهذا لا يبعد عن الصواب. ولكن في ذلك العصر  
لروايات من   التفسير حاملة  التفسير فصارت كتب  الضعيفة واعتمدوا عليها في  الروايات  كثرة 

 (44) الواضعين".اليهود والدجالين 

 تفسير القرآن بالقرآن المطلب الثالث: 

تفسير القرآن بالقرآن هو أصل معتمد لدى الأئمة الكرام وكان الفراهي شديد التمسك  
وقد وظف الفراهي هذا الأصل أي "حمل النظير    به وذهب في ذلك إلى جوانب وآفاق جديدة.

  (45) الحكيم.على النظير" في تفسير الكتاب 
أما الإصلاحي فاعتبره أصلا ثالثا عنده بعد اللغة والنظم في تفسير الآيات، وذكر أن  

ويحسبه   الأحوال،  إلا لحكمة حسب  يكون  ما  التصريف  وهذا  الآيات،  سبحانه صرّف  الحق 
ولكن إعادة الآيات تكون في سياق مختلف حسب المقام،    ،المبتدئ ذلك تكرارا وما هو بتكرار

 
 .22المرجع السابق، ص (43)
، ، تحقيق محمد سعيد مفتي، )د.م، د.ن، د.طالتكميل في أصول التأويلالفراهي: حميد الدين الفراهي،    (44)  

 . 31د.ت( ص
  ، رسالة ماجستيرأصل حمل النظير على النظير بين الفراهي والمفسرينينظر: العتيبي أماني عبد اللطيف،    (45)

 م( 2024ه/1445)قطر: جامعة قطر، 



286 | P a g e  
 

فما أبهم على المرء في مقام يتبين له في آخر، وقد استفاد منه في حل ما قد يُشْكِلُ من كتاب الله 
 ( 46)  أكثر من كتب النحو واللغة.

 معالم تأثر الإصلاحي بالفراهي من خلال تفسير سورة الطورالمبحث الثاني: 

يَتْ هَذِهِ الس ورَةُ عِنْدَ السَّلَفِ  :  أولا وَعَدَّ أَهْلُ الْمَدِينَةِ وَمَكَّةَ ،  دُونَ وَاو  قَ بْلَ الط ورِ   "سُورَةَ الط ورِ "سمُِّ
الْبَصْ  أَهْلُ  هَا  وَعَدَّ وَأرَْبعَِيَن،  تِسْع ا  الْكُوفَةِ  وَأَهْلُ  الشَّامِ  أَهْلُ  هَا  وَعَدَّ وَأرَْبعَِيَن،  سَب ْع ا  ثَماَنيِ ا آيَ هَا  رَةِ 

عُونَ في تَ رْتيِبِ نُ زُولِ الس وَرِ.  ،  وَأرَْبعَِينَ  يعُهَا بِالِاتفَِّاقِ. وَهِيَ الس ورَةُ الْخاَمِسَةُ وَالسَّب ْ وَهِيَ مَكِّيَّةٌ جمَِ
، عَنْ   وفي البخاري  ( 47)   نَ زَلَتْ بَ عْدَ سُورَةِ نوُح  وَقَ بْلَ سُورَةِ الْمُؤْمِنِيَن« عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِم 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَ رَأَ في الْمَغْرِبِ " أبَيِهِ قاَلَ: عْتُ الرسول صَلَّى اللََّّ  (48)بالطور".سمَِ

يقول الفراهي في المقدمة السادسة في المناسبة والترتيب: "إن العمود لا يكون في السورة 
  ، إلا واحدا، وهذا الواحد ربما يحتوي على أشياء كثيرة...وليس العمود ما هو أعظم المقاصد حقيقة

ذكر  سورة  في  بيانا  الأمور  أهم  ولكنه  بأسرها،  السورة  رباط  به  الذي  الجامع  الشيء  هو  بل 
 ( 49)فيها".

القرآن:ثانيا:   في  للسور  السادسة  المجموعة  وعمود  الطور  من   عمود سورة  الثالثة  السورة  هذه 
والتي تبدأ من سورة ق وتنتهي بسورة   -حسب الإصلاحي-المجموعة السادسة من سور القرآن  

الإصلاحي العمود هو  التحريم، وبما أن السور ذات المجموعة الواحدة لها عمود واحد فعلى رأي

 
 .28-27، ص1، ج تدبر القرآنالإصلاحي:   (46)
م(  1984، )تونس: الدار التونسية للنشر، د.ط،  التحرير والتنويرابن عاشور: محمد الطاهر بن محمد،    (47)

 . 36- 35، ص27ج

تحقيق: د. مصطفى ديب البُغا )دمشق: دار    صحيحه،أخرجه البخاري، محمد بن إسماعيل الجعفي، في    (48)
ط اليمامة،  دار  ج  م(1993ه/1414،  5ابن كثير،  المغرب،  في  الجهر  باب  الصلاة،  صفة  ،  1كتاب 

 . 731، رقم 265ص
 . 43و 42، ص 1، جنظام القرآن وتأويل الفرقان بالفرقانينظر: الفراهي:  (49)



287 | P a g e  
 

  رَب كَِ عَذاَبَ  إنَِّ  ﴿وعمود السورة عنده( 50) )البعث والحشر والنشر(.
ࣱ
قِع ولو تأملنا  [ 7]الطور:   ﴾۝  لوَََٰ

في اختيار عمود السورة هنا نجد أنه المقسم عليه، ولو راجعنا عمود سورة الذاريات عند الفراهي  
  وهو قوله تعالى:    (51)فهو المقسم عليه الدينونة والجزاء،  

ࣱ
   ۝٥﴿إِنَّمَا توُعَدُونَ لصََادِق

ࣱ
قِع ينَ لَوََٰ وَإنَِّ ٱلد ِ

جميع  "أن    ولقد أورد الرازي في هذا الشأن كلاما يتطلب منا تأملا ودراسة،  [6-5]الذاريات:   ﴾۝٦
السور التي أقسم الله في ابتدائها بغير الحروف كان القسم لإثبات أحد الأصول الثلاثة وهي: 

 (52)   ".الوحدانية والرسالة والحشر، وهي التي يتم بها الإيمان

إلى الأجزاء الثلاثة الآتية:  مطالبهاحسب الإصلاحي تنقسم سورة الطور باعتبار : ثالثا  

 ( وفيه تهديد شديد ووعيد أكيد للمكذبين. 16-1الجزء التمهيدي يتضمن الآيات ) .1
 ( وقد ذكر فيه ما أعد الله لعباده المتقين. 28-17الجزء الثاني يشمل الآيات ) .2

 ( فيه مواساة للنبي ودحض لشبه المكذبين. 49-29الجزء النهائي ) .3
 وقد قسمنا هذا المبحث بناء على تقسيمه مقاطع السورة إلى ثلاثة مطالب: 

 (16-1التهديد للمكذبين ) ،الجزء التمهيدي من السورةالمطلب الأول 

"تحقيق الألفاظ وتوضيح يورد الإصلاحي الآيات مع ترجمتها ثم يفسرها تحت عنوان  
وهذا ديدنه في جميع تفسيره، وقد يأتي بعناوين جانبية أثناء التفسير تسهيلا للقارئ لمعرفة   الآيات"

محتوى كل فقرة، كما أنه لم يستطرد ويكثر من الاستشهاد بكلام العرب مثل الفراهي، وقصَدَ 
 الإيجاز تخفيفا على قراء اللغة الأردية. 

 
 .527، سورة ق ص 7الإصلاحي: تدبر القرآن، ج( 50)
 . 120ينظر: الفراهي: نظام القرآن وتأويل الفرقان بالفرقان، ص (51)
محمد بن عمر، مفاتيح الغيب )التفسير الكبير( )بيروت: دار إحياء التراث العربي،   الرازي: أبو عبد الله  (52)

 .  160، ص28ه( ج1420، 3ط



288 | P a g e  
 

سۡطُورࣲ    ۝١﴿وَٱلطُّورِ   مَّ بࣲ  نشُورࣲ    ۝٢وَكِتََٰ مَّ رَقࣲّ  ٱلۡمَعۡمُورِ    ۝٣فِی  ٱلۡمَرۡفوُعِ    ۝٤وَٱلۡبیَۡتِ   ۝٥وَٱلسَّقۡفِ 

  ۝٦وَٱلۡبَحۡرِ ٱلۡمَسۡجُورِ 
ࣱ
قِع ا لَهۥُ مِن دَافِعࣲ   ۝٧إنَِّ عَذاَبَ رَبكَِّ لوَََٰ   [8-1]الطور:   ﴾  ۝٨مَّ

 الأقسام الواردة في سورة الطور وتفسير الإصلاحي لها مع مراعاة النظم: 
وليس أي  اختار الإصلاحي في معنى الطور أنه الجبل المعروف    [1]الطور:   ﴾۝١﴿وَٱلطُّورِ  

وليكون ملائما للشهادة والادعاء    جبل استنادا إلى العبرية لأن ذلك غير معهود في اللغة العربية
  رَب كَِ  عَذاَبَ  إنَِّ  ﴿   الوارد في عمود السورة وهو قوله

ࣱ
قِع فيكون معنى المقسم به  [7]الطور:   ﴾   ۝لوَََٰ

والمقسم عليه جميعا أن الطور يشهد أن عذاب الله واقع، يقول الإصلاحي: الطور هو الجبل الذي 
ذكُِرَ في القرآن الكريم من وجوه عدة، وهنا تجلى له ربه وتشرف بالنبوة ليدعو فرعون وقومه، ولما 

و إسرائيل العجل زلزل الله عليهم  هلك فرعون نزلت عليه التوراة على هذ الجبل، ولما عَبَدت بن
جبل الطور تصديقا وشهادة وآية تاريَية عظيمة للدعوى التي ذكرت هذا الجبل لينذرهم، فيُ عَد   

 (53) نا أي جبل لا تبقى للقسم علاقة بالمقسم عليه. بعد القسم... ولو اختر 
به   المقسم  لتعظيم  وليست  للدلالات  الأقسام  أن  الفراهي  الإصلاحي كأستاذه  يرى 

 بالضرورة، يقول الإمام الفراهي في كتابه )أقسام القرآن( بعد ذكر عدة أقوال حول القسم: 
أن أحسنهم قولا من يقول إن   -رحمهم الله-عليك مما سبق من أقوال العلماء    ى"لا يَف

ة التي لم تنجل عنهم، والم ضيق الذي لم يَرجوا منه هو ظنهم مّ هذه الأقسام دلالات. ولكن الغُ 
بكون القسم مشتملا على تعظيم المقسم ب ه لا محالة. وذلك هو الظن الباطل الذي صار حجابا 

فهم أقسام القرآن، ومنشأ للشبهات. فنبطله أولا حتى يتبين أن أصل القسم ليس في    حال دون
وسواء كان القسم للتعظيم أو للاستدلال (  54)".شيء من التعظيم، وإنما يفهم من بعض أقسامه

اختيار موفق،   -كما يظهر-ولهما جميعا فالقصد به التأكيد، فاختيار المقسم به كعمود للسورة
وهو مجال البحث للمهتمين بدراسة الوحدة الموضوعية للسورة. ولعل الفراهي والإصلاحي استفادا 

 
 . بتصرف يسير.16، ص8ينظر: الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (53)
تحقيق: محمد سعيد مفتي: )د.م، د.ن، د.ط،   الإمعان في أقسام القرآن،الفراهي: عبد الحميد الفراهي،    (54)  

   .13د.ت(، ص



289 | P a g e  
 

 ،ن الأيمان التي حلف الله تعالى بها كلها دلائل أخرجها في صورة الأيمانفيه من قول الرازي: "إ
  (55)".مثاله قول القائل لمنعمه: وحق نعمك

سۡطُورࣲ   بࣲ مَّ رجح الإصلاحي أن المقسم به هنا التوراة وعدد لذلك   [2]الطور:   ﴾  ۝٢﴿وَكِتََٰ
نشُورࣲ    ﴿فِی  : لأن صفتهثانيا: لأنه عُطِفَ على الطور،  أولاوجوها،   : ثالثاو  [3]الطور:   ﴾۝٣رَق ࣲ مَّ

فكما أن  لأن له علاقة بالمقسم عليه وكأن معناه أن التوراة تشهد كذلك أن عذاب ربك لواقع،  
الطور شاهد تاريَي على قانون الحساب، فكذلك التوراة سجل تاريَي عظيم مكتوب لقانون 
الحساب والجزاء، وفيه سنة الله مع الأمم السالفة وتاريَهم ومن يقرأه يعلم أن قانون جزاء الأعمال  

سبحانه    جار من لدن آدم عليه السلام وهذه السلسة مستمرة حتى يأتي يوم يظهر فيه عدل الحق
 ( 56)كاملا. 

خالف الإصلاحي في معنى "البيت المعمور" جمهور    [4]الطور:   ﴾۝٤﴿وَٱلۡبَيۡتِ ٱلۡمَعۡمُورِ  
بل إن    ،المفسرين، فقال: "إن المراد به الأرض التي عمرها الله للإنسان فهو ليس بُحرّ  طليق فيها

عذاب الله واقع عليه إن لم يؤد واجبه. أما عامة المفسرين فذهبوا إلى أن المراد به بيت في السماء  
وقعوا في السابعة للملائكة ومنزلتها لهم كمنزلة الكعبة لأهل الأرض، ولكن الإصلاحي يرى أنهم 

التعظيم في القسم والأصل فيه جانب الشهادة لإثبات الدعوى،  هذا الإشكال لمراعاة جانب 
وهنا لا توجد علاقة بين المقسم به إن فرضنا أنه البيت المعمور، والمقسم عليه: أن عذاب الله 

أما الذين قالوا بأن المراد به  الكعبة بيت الله في البلد الأمين، فهذا القول وجيه لأن القسم    واقع،
وَٱلسَّقۡفِ ﴿ولكن هنا ورد بعده    بالبلد الأمين ورد في سورة التين لإثبات حقيقة الحساب والعذاب،

: أن  أولاوالظاهر أنه ليس سقف الكعبة. وذكر لمذهبه أربعة وجوه،   [5]الطور:   ﴾  ۝٥ٱلۡمَرۡفوُعِ  
: أن في ذكر السماء بعدها قرينة بيّنة عليه أنه  ثانياكلمة "البيت" كاستعارة للأرض ملائمة جدا،  

لُ في غير ثالثا:  الأرض، ويأتي ذكرهما معا عند إيراد آيات الله العظيمة،   أن القرآن الكريم يُ فَصِّ
: قال رابعا موضع أن وفرة الأسباب المهيأة للإنسان في الأرض دليل على مسؤوليته أمام ربه.  

 ل ِلۡمُوقِنِينَ  ٱلۡۡرَۡضِ  وَفِی  ﴿   تعالى في سورة الذاريات
ࣱ
ت  ۝٢٢وَمَا توُعَدُونَ    ﴿وَفِی ٱلسَّمَاۤءِ رِزۡقكُُمۡ  ﴾  ۝٢٠ءَايََٰ

 
 .  159، ص28، جمفاتيح الغيب أو التفسير الكبيرالرازي:  (55)
 . بتصرف.17- 16، ص8ينظر: الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (56)



290 | P a g e  
 

يقول الإصلاحي ذكرت السماء والأرض جميعا للدلالة على آيات الحساب والعذاب، فهنا ورد   ﴾
 ( 57)ذكرهما معا لكن بأسلوب متغاير. 

ظّفَ الإصلاحي نظم الآيات وعمود السورة لتحديد معنى الآية الكريمة السابقة والتي  و
تليها وربط بينها، كما لجأ إلى الاستناد إلى نظائرها من الآيات من سورة الذاريات كما مر آنفا،  

دواوين بيد أننا فيما توصلنا لم يُ عَبرِِّ القرآن الكريم عن "الأرض" بالبيت المعمور ولا نطقت بها  
السنة ولا يشفع له كلام العرب كذلك، وعلى الجانب الآخر وقد سمى الله تعالى الكعبة بالبيت،  
وورد ذكر "البيت المعمور" صريحا في حديث البخاري عندما أعرج النبي عليه الصلاة والسلام : 

،  المعمور البيت  فرفع لي  يت على إبراهيم فسلمت عليه، فقال: مرحبا بك من ابن ونبي،  فأتَ "
المعمور، يصلي فيه كل يوم سبعون ألف ملك، إذا خرجوا لم  البيت  فسألت جبريل فقال: هذا  

والظاهر عمارته بالعبادة ومصطلحات الشرع تُ فْهَم من عادات   (58) ".  يعودوا إليه آخر ما عليهم
الكتاب والسنة ومجموع ما ورد فيهما، ويتعين المصير إلى الحديث الشريف عند الاختلاف في 
التفسير لاسيما إذا كان صريحا بذلك اللفظ. فمثلا: عدّد ابن كثير أقوالا عن "الصلاة الوسطى" 

  (59) ".السنة بأنها العصر فتعين المصير إليهاوقد ثبتت ثم قال: "
فيرى أن المراد بالسقف السماء والقسم به شهادة    [5]الطور:   ﴾  ۝٥﴿وَٱلسَّقۡفِ ٱلۡمَرۡفوُعِ    وأما قوله

على الحساب والعذب، لأن السماء سبب لجلب الرزق كما أنها سبب للعذاب إذ أراد الله عقاب  
﴿وَٱلۡبَحۡرِ    (60)الطغاة المكذبين، فإذن هي مظهر الجمال والجلال والنعمة والنقمة في الوقت نفسه.

بعد القسم بالسماء والأرض اللذين هما أعظم آيتين أقسم الله بالبحر  [6]الطور:   ﴾۝٦ٱلۡمَسۡجُورِ  

 
 . بتصرف.19- 18، ص8ينظر: الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (57)
تحقيق: د. مصطفى ديب البُغا )دمشق: دار   صحيحه،محمد بن إسماعيل الجعفي، في  أخرجه البخاري،  (58)

،  1173، ص3كتاب بدء الخلق باب ذكر الملائكة، جم(  1993ه/1414،  5ابن كثير، دار اليمامة، ط
  .3035رقم 

، )د.م: دار طيبة للنشر والتوزيع، تفسير القرآن العظيم: أبو الفداء إسماعيل بن عمر الدمشقي،  ابن كثير  (59)
 .   496، ص1م( ج 1999-ه 1420، 2ط

 سورة الذاريات. 600، ص7جتدبر القرآن، الإصلاحي: (60)



291 | P a g e  
 

فشهادة البحر من الجانب التاريَي واردة في قوم قصة نوح عليه السلام وقصة فرعون وقومه حيث 
 ( 61)أغرقوا في البحر.

    يفسر الإصلاحي قوله تعالى
ࣱ
قِع ا لَهۥُ مِن دَافِعࣲ     ۝﴿إنَِّ عَذَابَ رَب كَِ لوَََٰ -7]الطور:   ﴾  ۝مَّ

تعالى بالطو  [8 أقسم الله  أن  بعد  للنبي  إنه  خطاب  وأقسم    رفيقول  التوراة  أنزل عليه من  وما 
بالأرض التي تقر بشواهده والسماء التي تشهد بعجائبه، والبحر الذي هو أمين على آياته أن  
عذاب الله واقع بقريش إن لم يتعظوا من هذه الآية فهي تكفي دليلا لهم، وإلا سيكون حالهم كما  

رۡكُومࣱ    في الآية  مَّ
ࣱ
ا يَقوُلوُا۟ سَحَاب

ࣰ
نَ ٱلسَّمَاۤءِ سَاقطِ ا م ِ

ࣰ
سينزل عليهم     [44]الطور:   ﴾۝٤٤﴿وَإنِ يَرَوۡا۟ كِسۡف

   (62 )العذاب وهم في لهو يلعبون.
ا  

ࣰ
﴿ ٱصۡلوَۡهَا فَٱصۡبِرُوۤا۟ أوَۡ لََ تصَۡبِرُوا۟ سَوَاۤءٌ عَلیَۡكُمۡۖۡ إنَِّمَا تجُۡزَوۡنَ إلى قوله تعالى    ۝٩﴿یوَۡمَ تمَُورُ ٱلسَّمَاۤءُ مَوۡر

  [16]الطور:  ﴾۝١٦كُنتمُۡ تعَۡمَلوُنَ مَا 

بقوله: إنه تصوير للعذاب الواقع، وأن السماء ربط الإصلاحي بين هذه الآيات وسابقتها  
ير سرغم إحكامها وثبوتها ستمور أي ستضطرب وستتزعزع، والجبال الجامدة الثابتة ستقلع وست

سيرا حثيثا...وأشار الإصلاحي أن النبي عليه الصلاة والسلام لما كان ينذر قريشا كان طغاتهم 
يسألونه استهزاء : كيف هذه الجبال في ذلك اليوم الذي تَذْكُرُ؟ فأجاب عنهم القرآن في موضع 

ا ٱلۡجِبَالِ ﴿وَيسَۡءَلوُنكََ عَنِ  آخر وحكى سؤالهم فقال:
ࣰ
 (63)  [105]طه:  ﴾ ۝١٠٥فَقلُۡ يَنسِفهَُا رَب ِی نسَۡف

يلَۡعَبوُنَ ﴾   ومعنى الخوص في قوله تعالى هُمۡ فیِ خَوۡضࣲ  الدخول في   [12]الطور:   ﴿ٱلَّذِينَ 
الشيء خاض الماء أي دخله ومنه قولهم خاض القوم في الحديث أي ذهبوا فيه كل مذهب، وهذا 

 وقد ورد غير مرة في القرآن الكريم كقوله  التعبير عامة يستخدم في تأييد الباطل ومخالفة الحق.
﴿﴾  (64).[ 83]الزخرف: يَخُوضُوا۟ وَيلَۡعَبوُا۟﴾فَذَرۡهُمۡ  ﴿  وقوله تعالى [69]التوبة:  وَخُضۡتمُۡ كَٱلَّذِی خَاضُوۤا۟ۚ۟

 
 . 20، ص8ر القرآن، ج: الإصلاحي: تدبينظر  (61)

 .21، ص 8الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (62)
 . 22، ص8الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (63)
 . 23، ص8الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (64)



292 | P a g e  
 

 ( 28-17)الآيات  من السورة، ما أعد الله لعباده المتقين، الجزء الثاني: المطلب الثاني

ذكر الإصلاحي في مقدمة تفسيره تحت عنوان إشكال النظم أن ما تتميز به اللغة العربية  
من بين سائر اللغات هو ميزة الإيجاز والحذف اعتمادا على فطنة السامع، فمثلا عند بيان الدليل 

أو الاستدراك نحتاج إلى أدوات الصلة في اللغات الأخرى    ،أو التكميل  ،أو التعقيب   ،على كلام
من   الأساليب نحسب كلا  بهذه  إلمامنا  ولعدم  البلاغة،  من  يعتبر  فيها  فحذفها  العربية  بخلاف 

وهذا الكتاب مطبوع  (  65)   .الكلامين على حدة، وأشار إلى كتاب أستاذه الفراهي )الأساليب(
التزام الإصلاحي مراعاة منهج أستاذه ولنأخذ على سبيل  القرآن". وسنرصد  باسم " أساليب 

 المثال إشارته إلى أسلوب التقابل في الآيات الآتية:  
تࣲ وَنَعِيمࣲ   هُمۡ رَبُّهُمۡ عَذاَبَ ٱلۡجَحِيمِ     ۝١﴿إنَِّ ٱلۡمُتَّقِينَ فِی جَنََّٰ هُمۡ رَبُّهُمۡ وَوَقَىَٰ كِهِينَ بِمَاۤ ءَاتىََٰ كُلوُا۟ وَٱشۡرَبوُا۟    ۝١فََٰ

ا بِمَا كُنتمُۡ تعَۡمَلوُنَ   هُم بِحُ   ۝١٩هَنِیۤءََۢ جۡنََٰ صۡفوُفَةࣲۖ وَزَوَّ     [ 20-17]الطور:   ﴾۝٢٠ورٍ عِينࣲ  مُتَّكِءِينَ عَلَىَٰ سُرُرࣲ مَّ

تࣲ وَنَعِيمࣲ   ن الله تعالى ذكر جزاء إيقول إصلاحي رحمه الله:   [17]الطور:   ﴾ ۝١﴿إنَِّ ٱلۡمُتَّقِينَ فِی جَنََّٰ
ونعَِمَ المتقين بعد ما ذكر سوء عاقبة المكذبين على أسلوب التقابل )المقابلة(، وهو دليل على أن 

ا إلى حديثه  ووعوه وْ بل أصغَ   ،المراد بالمتقين هنا من لم يستهزئوا بالرسول عليه الصلاة والسلام
وعن أسلوب المقابلة يقول   (66) بقلوبهم حتى صار أعز إليهم من أنفسهم فهم في جنات ونعِم.

مثلا   الكريم  القرآن  في  الوقوع  الكثيرة  الأساليب  من  إنها  تِ الفراهي  وََٰ ٱلسَّمََٰ خَلقََ  ٱلَّذِی   ِ لِِلَّّ ﴿ٱلۡحَمۡدُ 

تِ ﴾وَجَعلََ  وَٱلۡۡرَۡضَ   هُمۡ  ﴿  وأما في قوله تعالى،  (67)    [1]الۡنعام:   ٱلظُّلمََُٰ هُمۡ رَبُّهُمۡ وَوَقىََٰ كِهِينَ بِمَاۤ ءَاتىََٰ فََٰ

كِهِينَ﴾﴿   فأشار إلى أن إعجاز القرآن الكريم في كلمة   [18]الطور:   ﴾   ۝١رَبُّهُمۡ عَذاَبَ ٱلۡجَحِيمِ    فََٰ

تشمل معنى المسرة والشكر جميعا، وكأنه يشير إلى بلاغة التضمين في الكلمة، ولفت إلى التفخيم 
هُمۡ ﴾ الدال في قوله تعالى    .﴿ بِمَاۤ ءَاتىََٰ

 
)عليكرة:   أساليب القرآن، ينظر: الفراهي، عبد الحميد،  23، ص1، جتدبر القرآنينظر: الإصلاحي:    (65)

 (. 1389، 1المطبعة الحميدية، ط
 . 24، ص8، ج تدبر القرآنالإصلاحي:  (66)
 . 53ينظر: الفراهي، أساليب القرآن، ص (67)



293 | P a g e  
 

هُمۡ رَبُّهُمۡ ﴾  ومن وجهة نظر الإصلاحي هُمۡ﴾  معطوف على ﴿وَوَقَىَٰ   فيكون المعنى أن المتقين   ﴿بِمَاۤ ءَاتىََٰ
سيتمتعون بنِعَم الله الكثيرة ويشكرونه عليها، لاسيما نعمة الوقاية من عذاب الجحيم بفضله تعالى، 

عَلَيۡنَا   الذي اتخذه المكذبون هزوا، وهو صنو قوله تعالى الآتي في هذه السورة نفسها:  ُ ﴿فمََنَّ ٱلِلَّّ

نَا عَذاَبَ ٱلسَّمُومِ   [.  27]الطور:   ﴾   ۝٢وَوَقَىَٰ
وهذا مثال على بيان الانسجام في نفس السورة    (68) 

الآيات. من  أختها  يمتثل  بذكر  هنا  وعدم ب  وكأنه  النظام  مراعاة  إلى  يدعو  الذي  الفراهي  قول 
الاكتفاء بالتناسب الذي هو جزء من النظام، يقول الفراهي: "وطالب التناسب ربما يقنع بمناسبة 
ما، فربما يغفل عن المناسبة التي ينتظم بها الكلام، فيصير شيئا  واحدا . وربما يطلب المناسبة بين 

اتصاله عدم  مع  المتجاورة  بُ عْد   الآيات  على  قبلها  بالتي  متصلة  تكون  ربما  التالية  الآية  فإن  ا، 
ا بِمَا كُنتمُۡ تعَۡمَلوُنَ    (69) منها". هنيء على وزن فعيل أي ما يرتاح ويرضى  ﴾۝١٩﴿كُلوُا۟ وَٱشۡرَبوُا۟ هَنِیۤءََۢ

وتقدير الجملة: "كلوا واشربوا أكلا وشربا    لمصدر محذوفبه المرء، ورجح الإصلاحي كونه صفة  
هُم    هنيئا" وليس هنيئا "حال" لمخالفته أساليب اللغة العربية، جۡنََٰ صۡفوُفَةࣲۖ وَزَوَّ ﴿مُتَّكِءِينَ عَلَىَٰ سُرُرࣲ مَّ

كِهِينَ﴾  في الحقيقة توضيح لقوله  ﴾  ۝٢٠بِحُورٍ عِينࣲ   وكأنها دلالة على كمال الوئام وعدم تكلفهم    ﴿فََٰ
ا بِمَا كُنتمُۡ تعَۡمَلوُنَ    حسب رأيه، أما قوله كالجملة المعترضة    [19]الطور:   ﴾  ۝١٩﴿كُلوُا۟ وَٱشۡرَبوُا۟ هَنِیۤءََۢ

ويقول الإصلاحي إن سرور المرء لا يكتمل إلا بالأزواج والأولاد فأضافهما الحق سبحانه   بينهما.
وإن اكتفى الإصلاحي بذكر هذه النعم مطلقا فقد أبدع الرازي في    (70) وتعالى إلى تلك النعم.

وفيه بيان أسباب التنعيم على الترتيب، فأول ما يكون المسكن الإشارة إلى كمال ترتيبها فقال: "
وهو الجنات ثم الأكل والشرب، ثم الفرش والبسط ثم الأزواج، فهذه أمور أربعة ذكرها الله على 

 (71)." الترتيب 
نۡ  هُم مِّ یَّتهَُمۡ وَمَاۤ ألَتَۡنََٰ نٍ ألَۡحَقۡنَا بِهِمۡ ذرُِّ یَّتهُُم بِإِیمََٰ ن شَیۡءࣲۚ    ﴿وَٱلَّذِینَ ءَامَنوُا۟ وَٱتَّبَعَتۡهُمۡ ذرُِّ ٱمۡرِئِِۭ  كُلُّ  عَمَلِهِم مِّ

  
ࣱ
ا یشَۡتهَُونَ    ۝٢١بِمَا كَسَبَ رَهِین مَّ كِهَةࣲ وَلَحۡمࣲ مِّ هُم بِفََٰ

   ۝٢٢وَأمَۡدَدۡنََٰ
ࣱ
 فیِهَا وَلََ تأَۡثیِم

ࣱ
ا لََّ لَغۡو

ࣰ
زَعُونَ فیِهَا كَأۡس یتَنَََٰ

۝٢٣  
ࣱ
كۡنوُن  مَّ

ࣱ
 لَّهُمۡ كَأنََّهُمۡ لؤُۡلؤُ

ࣱ
    [24-21]الطور:  ﴾۝٢٤۞ وَیَطُوفُ عَلیَۡهِمۡ غِلۡمَان

 
 .24، ص8، جتدبر القرآنينظر: الإصلاحي:  (68)
 . 74الفراهي: دلائل النظام، ص (69)

 . 25ص  ،8الإصلاحي: تدبر القرآن، ج( 70)
 . 206، ص28مفاتيح الغيب، ج :الرازي (71)



294 | P a g e  
 

نٍ﴾ یَّتهُُم بِإِیمََٰ نسرد هنا أمرين حول اللغة استفادهما الإصلاحي   ﴿وَٱلَّذِینَ ءَامَنوُا۟ وَٱتَّبَعَتۡهُمۡ ذرُِّ
: إن بشارة إلحاق الذرية بالآباء خاصة بالذرية المؤمنة دون أولامن كلمة "إيمان" في الآية الكريمة،  

الكافرة بسبب لفظة "إيمان"، وكأنه جعلها بمنزلة "الاحتراس" فلن يُجدي ادعاء اليهود ومشركي 
تنكير "إيمان" في الآية دالّ على أن    ثانيا:   يؤمنوا،العرب أنهم ذرية إبراهيم عليه السلام شيئا ما لم  

 (  72)هذه البشارة تشمل أدنى درجات الإيمان. 
ا يشَۡتهَُونَ   مَّ كِهَةࣲ وَلَحۡمࣲ م ِ هُم بِفََٰ حسب الإصلاحي: أمددنا يشير إلى زيادة   [22]الطور:   ﴾  ۝٢٢﴿وَأمَۡدَدۡنََٰ

به واللحم جمع   الرزق والفضل بعد الاجتماع مع الأهل والولد، والفاكهة جمعت جميع ما يتفكه 
زَعُونَ﴾  (73)   جميع أصناف الأغذية مما يؤكل. تنازعوا الكأس أي تعاطوها وليس من لوازمه   ﴿يَتنَََٰ

ويحتمل أن يقال التنازع التجاذب وحينئذ  : "فسبقه إلى رأي أجود فيقول  الرازي  أما   (74) الانتزاع،  
وأرى أن هذا المعنى راجح بالنظر إلى تكملة (  75)يكون تجاذبهم تجاذب ملاعبة لا تجاذب منازعة".  

 فِيهَا وَلََ تأَۡثِيمࣱ    الآية
ࣱ

لغو   يصدعون عنها ولا ينزفون فكذا التنازع لا  فكما أن الخمر لا  ،﴾۝٢٣﴿لَغۡو
   فيها ولا تأثيم والله أعلم.

نَا   ۝٢٦ إنَِّا كُنَّا قبَۡلُ فِیۤ أهَۡلِنَا مُشۡفِقِینَ  قَالوُۤا۟   ۝٢٥﴿وَأقَۡبلََ بَعۡضُهُمۡ عَلَىَٰ بَعۡضࣲ یتَسََاۤءَلوُنَ   ُ عَلیَۡنَا وَوَقىََٰ فَمَنَّ ٱللََّّ

حِیمُ   ۝٢٧عَذاَبَ ٱلسَّمُومِ     [28-25]الطور:  ﴾۝٢٨إنَِّا كُنَّا مِن قبَۡلُ نَدۡعُوهُۖۡ إنَِّهۥُ هوَُ ٱلۡبَرُّ ٱلرَّ

يصف الإصلاحي حال المتقين يوم القيامة: أنهم سيتساءلون بلهف عن أحول بعضهم  
البعض كما لو أنهم قفلوا من سفر شاق طويل، فيجيب المجيب منهم  أنهم كانوا وجلين مشفقين  

 إِنَّا كُنَّا قَبۡلُ  ﴿قَالوُۤا۟   على أنفسهم وأهاليهم ولم يغتروا بعشيرة ولا دنيا، ثم ورد قوله تعالى على لسانهم:

مُشۡفِقِينَ ﴾ أهَۡلِنَا  ُ    المتعلق بالخوف،  والآية  فِیۤ  كأنها توسطت وتقدمت على قوله   عَلَيۡنَا﴾﴿فَمَنَّ ٱلِلَّّ
﴾  تعالى: نَدۡعُوهُۖ  قَبۡلُ  مِن  كُنَّا  للحق سبحانه وتعالى،  وفي تقديم الآية    ﴿إِنَّا  مبادرة إظهار الامتنان 

 
 . 26-25، ص 8الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (72)
 .27، ص 8الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (73)
 .27، ص 8الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (74)
 .  211، ص28، جمفاتيح الغيب أو التفسير الكبيرالرازي:  (75)



295 | P a g e  
 

نجاة المرء بعقيدة التوحيد ينجو  إشعار بأن مدار ﴿إِنَّا كُنَّا مِن قَبۡلُ نَدۡعُوهُۖ ﴾  والجانب البلاغي في تأخير
 (76)بالاحتفاظ عليه ويهلك بضياعه. 

خير من السورة، مواساة للنبي الكريم عليه السلام ودحض شبه الجزء الأ المطلب الثالث:
 ( 49-29) المشركين الآيات

تفسير القرآن بالقرآن يُ عَد  أصلا ثالثا من الأصول القطعية عند الإصلاحي...ويرى أن  
يقول الفراهي: من المصادر ما هو  ، و (77) القرآن الكريم قطعي يفسر بعضه بعضا   كل جزء من

أصل وإمام ومنها ما هو كالفرع والتبع، فأما الإمام والأساس فليس إلا القرآن نفسه وأما ما هو  
   (78)السماوية السابقة.  كالتبع والفرع فذلك ثلاثة: الأحاديث والتاريخ والكتب 

التنويه إلى أمر    التفسير، ولكن نودلا غرو أن تفسير القرآن بالقرآن من أحسن طرق  و 
أن الاجتهاد غالب على تفسيري الإصلاحي والفراهي لا سيما في جانب تفسير    بالغ الأهمية 

القرآن بالقرآن، ولعل الدارس من أول وهلة يؤيد مذهبهما لأولوية مصدرية القرآن على الحديث  
عنه أنه في الواقع تقديم الاجتهاد المبني على    ب الشريف وغيرها من المصادر، ويلتبس عليه أو يغي

 النظام القرآني على مصادر أخرى، فليفطن لذلك عند دراسة تفسيريهما. 
لا   واضح  الأول  قسمين،  إلى  حجيته  جهة  من  بالقرآن  القرآن  تفسير  تقسيم  ويمكن 
اختلاف فيه، وهو حجة بالاتفاق، وأما الثاني ما فيه غموض لا يدركه كل أحد، فليس بحجة 
على إطلاقه، وهو على أربعة أنواع: الراجح والمرجوح، والمحتمل والمردود، إلا أنه ينبغي اعتبار طبقة  

فأقوال الصحابة في تفسير القرآن بالقرآن ليست كقول من جاء بعدهم وكلما علت المفسرين  
منزلة المفسر في التفسير كان قوله أدعى من قول غيره. والدليل على عدم اعتباره حجة، لكونه 

 
 . 27، ص 8ينظر: الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (76)
 م( 2013-ه1434،  6، ط)بالأردو( )لاهور: فاران فاونديشن  مبادئ تدبرالإصلاحي: أمين أحسن،    (77)

ما لا يحتمل إلا معنى واحدا، والقرآن الكريم    قطعي الدلالةما مقرر عند الأصوليين أن    ملاحظةمع    .215ص
 .ة؛ ولهذا اختلف العلماء في تفسيرهالقطعي الثبوت، لكنّ كثيرا من آياته ظنية الدلا

 . 79ه( ص1388، 1)الهند: المطبعة الحميدية، ط دلائل النظامينظر: الفراهي،  (78)



296 | P a g e  
 

مبنيا على الاجتهاد والرأي، ولتعدد أقوال المفسرين فيه، أو لاعتمادهم على مصادر أخرى للتشريع 
 (79) . أو اعتمادهم على السياق في ترجيح المعنى أو عادات القرآن 

مما سبق علمنا نوعين لتفسير "القرآن بالقرآن" فعلى سبيل المثال في هذا البحث ذكرنا 
تفسير الإصلاحي ل"البيت المعمور" بأنه الأرض المعمورة للإنسان، فهذا باجتهاد وهو ليس بحجة  
على إطلاقه، أما الأمثلة الأخرى مرت معنا أو سنقف عليها في الآيات القادمة فهي واضحة لا  

 في آخر. لَ صِّ في مكان فُ  لَ جمِْ أُ فيها فسرها الإصلاحي بتفسير القرآن بالقرآن فما  لإشكا
رۡ فَمَاۤ أنَتَ بنِِعۡمَتِ رَبكَِّ بِكَاهِنࣲ وَلََ مَجۡنوُنٍ    نَّترََبَّصُ بِهِۦ رَیۡبَ ٱلۡمَنوُنِ    أمَۡ یَقوُلوُنَ   ۝٢٩﴿فَذَكِّ

ࣱ
قلُۡ   ۝٣٠شَاعِر

نَ ٱلۡمُترََبصِِّینَ    [31-29]الطور:  ﴾ ۝٣١ترََبَّصُوا۟ فَإِنِّی مَعَكُم مِّ

رۡ﴾﴿ هنا في محل  ﴿بِنِعۡمَتِ رَب كَِ﴾  الفاء في الآية دليل أن هذا الأمر متفرع مما سبق، وكلمات  فَذَك ِ
استشهاد أن ما أفاض الله على لسانك أيها النبي شتان بينه وبين ما يقول الكهان أو السفهاء،  
وكذلك محال عند العقلاء أن يكون ذلك من كلام الشعراء، وأحال الإصلاحي القراء لتفنيد هذا 

 (80) الادعاء إلى سورة الشعراء. 
الآية تأَۡمُرُهُمۡ    من  طَاغُونَ  ﴿أمَۡ   

ࣱ
قوَۡم هُمۡ  أمَۡ  ذاَۤۚ  بهََِٰ مُهُم  فَلۡیَأۡتِ    إلى ﴾  ۝٣٢أحَۡلََٰ فیِهِۖۡ  یَسۡتمَِعوُنَ   

ࣱ
سُلَّم لهَُمۡ  ﴿أمَۡ 

بیِنٍ  نࣲ مُّ
  [39-38]الطور:  ﴾ ۝٣٨مُسۡتمَِعهُُم بِسُلۡطََٰ

يَقوُلوُنَ   يؤُۡمِنوُنَ  ﴿أمَۡ  لََّ  بلَ  لَهۥُۚ۟  لَهۥُۚ۟﴾﴿ [33]الطور:   ﴾۝٣٣تقَوََّ ومعنى    تقَوََّ لَ﴾﴿ افتراه  ]الحاقة:   تقَوََّ

أن   [44 يريدون  لا  أي  الفعل  إرادة  والمراد  الفعل  ذكر  هنا  وبهتانا،  زورا  آخر  أحدٌ  يرمي  أن 
يوُقِنوُنَ  يؤمنوا... لََّ  بلَ  وَٱلۡۡرَۡضَۚ۟  تِ  وََٰ ٱلسَّمََٰ خَلَقوُا۟  البدء كأن  [  36]الطور:   ﴾۝٣٦﴿أمَۡ  على  عودا 

الإصلاحي يشير إلى عمود السورة: أن نعم السماء والأرض التي يتمتعون بها ألا يجعلهم مسؤولين  
 (81)أمام ربهم، ويردف أن أصل علة تكذيبهم هو عدم اليقين بالآخرة أو بالعذاب. 

 
، مجلة البحوث والدراسات الشرعيةينظر: سارة بنت كامل موريا، "مفهوم تفسير القرآن بالقرآن وحجيته"    (79(

 . بتصرف. 107ص-99ص.114، ع10مج

 .34-33، ص 8ينظر: الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (80)
 . 36، ص 8ينظر: الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (81)



297 | P a g e  
 

الآية في  الإصلاحي  ﴾  حسب  فِيهِۖ  يسَۡتمَِعوُنَ  سُلَّمࣱ  لَهُمۡ  وإجمال   [38]الطور:   ﴿أمَۡ  حذف 
ويكون تقدير الجملة :" أم لهم سُلَّمٌ  منصوب إلى السماء يسمعون صاعدين فيه" أما الإجمال 

  ﴿أمَۡ لَكُمۡ    فتفصيله في سورة القلم
ࣱ
ب نٌ عَلَيۡنَا     ۝٣إنَِّ لَكُمۡ فِيهِ لَمَا تخََيَّرُونَ     ۝٣فِيهِ تدَۡرُسُونَ  كِتََٰ أمَۡ لَكُمۡ أيَۡمََٰ

تحَۡكُمُونَ   لَمَا  لَكُمۡ  إنَِّ  مَةِ  ٱلۡقِيََٰ يوَۡمِ  إلَِىَٰ  لِغَةٌ  زَعِيمٌ    ۝٣٩بََٰ لِكَ  بِذََٰ أيَُّهُم  قال     [40-37]القلم:   ﴾۝٤٠سَلۡهُمۡ  ثم 
 (82)الإصلاحي: أوردنا هذه الآيات هنا حتى لا يظن أحد أننا تكلفنا في التأويل. 

تُ وَلَكُمُ ٱلۡبنَوُنَ لَهُ  أمَۡ ﴿ رَ ٱلنُّجُومِ  إلى نهاية السورة ﴾٣٩ ۝ٱلۡبنَََٰ   [49]الطور:   ﴾  ۝٤٩﴿وَمِنَ ٱلَّیۡلِ فَسَبِّحۡهُ وَإِدۡبََٰ

تُ وَلَكُمُ ٱلۡبَنوُنَ  لَهُ  أمَۡ  ﴿عزا الإصلاحي في تفسير آية إلى الآلهة المزعومة للمشركين   ﴾  ۝٣٩ٱلۡبَنََٰ
ىَٰ    في سورة النجم عند قوله تعالى: تَ وَٱلۡعزَُّ

ةَ    ۝١٩﴿أفََرَءَيۡتمُُ ٱللََّٰ ألََكُمُ ٱلذَّكَرُ وَلَهُ    ۝٢٠ٱلثَّالِثةََ ٱلۡۡخُۡرَىَٰۤ  وَمَنوََٰ

 ضِيزَىَٰۤ  ۝٢١ٱلۡۡنُثىََٰ 
ࣱ
ا قسِۡمَة

ࣰ
 ( 83)  [22-19]النجم:  ﴾۝٢٢تلِۡكَ إِذ

رۡكُومࣱ  ﴿وَإنِ   مَّ  
ࣱ
سَحَاب يَقوُلوُا۟  ا 

ࣰ
سَاقطِ ٱلسَّمَاۤءِ  نَ  م ِ ا 

ࣰ
كِسۡف فيه    قال [44]الطور:   ﴾۝٤٤يَرَوۡا۟  إن  رحمه الله: 

مواساة للنبي عليه السلام، أنهم لن يؤمنوا حتى ولو رأوا العذاب عَيانا بله أن يقتنعوا بالأدلة، كما 
أن فيه إشارة لطيفة لمشركي قريش ومن اتبعهم من المكذبين ألا يصيبهم مثلما أصاب قوم ثمود 

ا رَأوَۡهُ  كما في الآية   ذاَ  ﴿فلََمَّ سۡتقَۡبلَِ أوَۡدِيَتِهِمۡ قَالوُا۟ هََٰ ا مُّ
ࣰ
مۡطِرُنَاۚ۟ بلَۡ هُوَ مَا ٱسۡتعَۡجَلۡتمُ بِهِۦۖ  عَارِض  مُّ

ࣱ
عَارِض

 فِيهَا عَذاَبٌ ألَِيمࣱ  
ࣱ
ولعله سهو من المؤلف فقصة الأحقاف هي لعاد    (84)[  24]الۡحقاف:   ﴾  ۝٢٤رِيح

 وليست ثمود فلينتبه لذلك. 

يصُۡعَقوُنَ   فِيهِ  ٱلَّذِی  يوَۡمَهُمُ  قوُا۟  يلََُٰ حَتَّىَٰ  تصعق   ﴾۝٤٥﴿فَذَرۡهُمۡ  إسرافيل حين  نفخة  إلى  إشارة  فيه  إن 
الناس سكارى كما في سورة الحج. لِحُكۡمِ رَب كَِ  الخلائق وترى  ]الطور:  ﴾   ۝٤بِأعَۡينُِنَاۖ  فَإنَِّكَ  ﴿وَٱصۡبِرۡ 

 (85).﴿وَسَب ِحۡ بحَِمۡدِ رَب كَِ حِينَ تقَوُمُ ﴾ علمه الحق سبحانه طريقة حصول الصبر بقوله [48

 
 .38-37، ص 8ينظر: الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (82)
 .39-38، ص 8ينظر: الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (83)
 . 41، ص 8ينظر: الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (84)
 . 42-41ص  ،8الإصلاحي: تدبر القرآن، ج (85)



298 | P a g e  
 

 :(النتائج والتوصياتالخاتمة )

 النتائج:  

 توصَّل الباحثُ من خلال هذا البحث إلى عدد  من النتائج المهمَّة، وهي كالآتي:

أشار الإصلاحي في مقدمته إلى المصادر التي استفاد منها، ولكن لم يعز أثناء التفسير  .1
 إلى تلك المصادر بخلاف الفراهي حيث يعزو الأقوال غالبا إلى مصادرها. 

اللغة الأردية فلا يكثر الاستشهاد من   .2 قراء  المثقفين من  مُوَجَّهٌ إلى  تفسير الإصلاحي 
 الأدب العربي بخلاف الفراهي حيث يكثر منها. 

قسّم الإصلاحي المصادر التفسيرية إلى وسائل داخلية وخارجية، واعتمد في الغالب على  .3
والنظم أو النظام، وتفسير القرآن بالقرآن، واستفاد   نالوسائل الداخلية التي هي لغة القرآ

من الوسائل الخارجية التي هي الحديث والتاريخ والكتب السماوية، وهو مستوحى من  
 ولكن لا يَلو عن نظر. ،نظرية الفراهي

قلّ عند المؤلف الاستشهاد بال أحاديث النبوية أو القواعد النحوية وذلك نراه في أسلوب  .4
اللغة والنظم ثم إلى ما سماها   القرآن الكريم أول الأمر من حيث  أستاذه فيرجعان إلى 

 الإصلاحي الوسائل الخارجية.
من خلال بحث واستقراء مواطن حضور منهج الفراهي في تفسير "تدبر القرآن" نرى أن  .5

أستاذه   ألفها  التي  الكتب  القرآن من خلال  قد يشكل من  ما  اهتم بحل  الإصلاحي 
الفرقان بالفرقان،   القرآن وتأويل  القرآن، ونظام  القرآن، وأساليب  أقسام  الفراهي مثل 

 خرى. التكميل في أصول التأويل وكتب أ
التفسير .6 طرق  أحسن  من  بالقرآن  القرآن  تفسير  أن  غرو  تفسير لا  غالب  ولكن   ،

الإصلاحي كأستاذه الفراهي مبني على الاجتهاد، ولا يمكن تقديم الاجتهاد على الحديث  
 الشريف المحتف بالقرائن.



299 | P a g e  
 

 التوصيات: 

إنَِّ ﴿  عند التأمل في اختيار عمود السورة نجد أنه المقسم عليه في سورة الطور وهو قوله .1

  رَب كَِ  عَذاَبَ  
ࣱ
قِع وكذلك هو المقسم عليه عند الفراهي في سورة الذاريات ويمكن  ﴾  ۝لوَََٰ

للباحثين دراسة السور التي بدأت بالقسم لمعرفة اطرّاد هذه القاعدة من عدمها من خلال 
  دراسة تفسير الإصلاحي والفراهي وغيرهما.

يمكن توظيف القراءات القرآنية المختلفة في معرفة نظم السورة وعمودها لإسهامها في   .2
 إثراء المعنى وتكاملها، ولم نجد اعتماد الإصلاحي أو الفراهي عليها بتاتا. 

 )ولله الحمد والمنة وبه التوفيق والعصمة( 
 

Bibliography 
 
Al-Quran al-Karim. 
Aḥmad: Iftikhār al-Shaykh Amīn Aḥsan al-iṣlāḥī wa-manhajuhu fī tafsīrihi 

tadabbur al-Qurʼān. PhD. Thesis, the Islamic University of Bahawalpur 
Pakistan 1996. 

Ibn ʻAṭīyah : Abū Muḥammad ʻAbd al-Ḥaqq ibn Ghālib. Al-Muḥarrir al-Wajīz fī 
tafsīr al-Kitāb al-ʻAzīz. Beirut: Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, 1, 1422H. 

al-Bannūrī : Muḥammad Yūsuf. Yatīmat al-Bayān fī Shayʼ min ̒ ulūm al-Qurʼān. 
Karachi: Majlis al-Daʻwah wa-al-taḥqīq al-Islāmī Jāmiʻat al-ʻUlūm al-
Islāmīyah, 1437H. 

al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʻīl al-Juʻfī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, taḥqīq : 
Dr.Muṣṭafá Dīb albughā. Dimashq: Dār Ibn Kathīr, Dār al-Yamāmah, 5, 
1414H. 

al-Farāhī : Ḥamīd al-Dīn al-Farāhī, Niẓām al-Qurʼān wa-taʼwīl al-Furqān 
bālfrqān taḥqīq : Sulaymān al-Nadwī. Azamgarh: al-Dāʼirah al-
Ḥamīdīyah, 1, 2008M. 

al-Farāhī : Ḥamīd al-Dīn al-Farāhī, al-takmīl fī uṣūl al-taʼwīl, taḥqīq 
Muḥammad Saʻīd Muftī. 

al-Farāhī : Ḥamīd al-Dīn al-Farāhī, Dalāʼil al-niẓām. Azamgarh: al-Dāʼirah al-
Ḥamīdīyah, 1, 1388H. 

al-Farāhī: ʻAbd al-Ḥamīd al-Farāhī, al-Imʻān fī aqsām al-Qurʼān, taḥqīq: 
Muḥammad Saʻīd Muftī.  

Ghāzī : Maḥmūd Aḥmad Ghāzī, al-Madkhal al-Wajīz ilá dirāsah al-iʻjāz fī al-
Kitāb al-ʻAzīz. Beirut: Dār al-Bashāʼir al-Islāmīyah, 1, 2010. 



300 | P a g e  
 

al-Iṣlāḥī : D Muḥammad Ajmal Ayyūb al-iṣlāḥī, muqaddimah mufradāt al-
Qurʼān llfrāhy. Dār al-Gharb al-Islāmī, 1, 2002.  

al-Iṣlāḥī : Amīn Aḥsan, tadabbur al-Qurʼān. Lahore: Fārān foundation, 1, 2009. 
(Urdu). 

al-Iṣlāḥī : Amīn Aḥsan, Mabādiʼ tadabbur. Lahore: Fārān foundation, 6, 1434 H-
2013. (Urdu). 

Ibn Kathīr : Abū al-Fidāʼ Ismāʻīl ibn ʻUmar al-Dimashqī, tafsīr al-Qurʼān al-
ʻAẓīm, Dār Ṭaybah lil-Nashr wa-al-Tawzīʻ, 2, 1420 H. 

Ibn Khuzaymah: Abubakr Muḥammad ibn Isḥāq al-Nīsābūrī, Ṣaḥīḥ Ibn 
Khuzaymah. al-Maktab al-Islāmī, 3, 1424H- 2003. 

Mustanṣir : Mīr, Coherance in the Qurʼān , (American Trust Publications) 1, 
1986. 

Muḥammad: Ṭāhir Simṭ al-Durar fī rabṭ al-āyāt wa-al-suwar wa-khulāṣatihā 
al-Mukhtaṣar li-man arāda an yatadhakkar aw yatadabbar. Ṣawābī : al-
Maktabah al-Yamānīyah, 7, 1418H. 

Mahmood Ulhaq: "Mawqif al-Farāhī min al-istidlāl bi-al-Ḥadīth al-Sharīf fī 
tafsīr al-Qurʼān al-Karīm : Dirāsah Taḥlīlīyah Naqdīyah", Majallat 
Waḥdat al-ummah, Hujjat Ul Islam Academy Darul Uloom Waqf 
Deonband.Vol No:26. Shawwāl 1447H.  

Mīr: Mustanṣir, Al-Sūrah Waḥdat Naṣṣīyah, tarjamat: Ḥāzim Muḥyī al-Dīn, 
Muʼminūn bi-lā ḥudūd, 28 June 2017. 

Rashwānī : Sāmir ʻAbd al-Raḥmān, Manhaj Al-Tafsīr Al-Mawḍūʻī lil-Qurʼān al-
Karīm; Dirāsah Naqdīyah. Hallab: Dār al-Multaqá, 1, 1430H- 2009. 

al-Rāzī: Abū ʻAbd Allāh Muḥammad ibn ʻUmar, Mafātīḥ al-ghayb (al-tafsīr al-
kabīr) Beirut: Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī, 3, 1420H. 

Sārah bint Kāmil mwryā, "Mafhūm tafsīr al-Qurʼān bi-al-Qurʼān wa-
ḥujjīyatuh", Majallat al-Buḥūth wa-al-Dirāsāt al-sharʻīyah, Vol: 114, 
2021. 

Al-ʻUtaybī: Amānī ʻAbd al-Laṭīf, aṣl ḥaml al-Naẓīr ʻalá al-Naẓīr bayna al-Farāhī 
wa-al-mufassirīn. Master’s Thesis. Qatar University, Qatar, 1445H -2024. 

Ibn ʻĀshūr : Muḥammad al-Ṭāhir ibn Muḥammad, al-Taḥrīr wa-al-tanwīr, 
(Tūnis : al-Dār al-Tūnisīyah lil-Nashr, D. Ṭ, 1984m). 

al-Ismāʻīlī : ʻAbd al-Raḥīm (Juhūd al-Madrasah al-Hindīyah al-muʻāṣirah fī 
tafsīr al-Qurʼān al-Karīm, tafsīr al-Shaykh Amīn Aḥsan al-iṣlāḥī 
tadabbur al-Qurʼān anmūdhajan), Nashr ʻām 2017m fī Majallat al-
Buḥūth wa-al-Dirāsāt al-sharʻīyah 

Ḥāfiẓ Iftikhār : Aḥmad, (Manhaj al-Shaykh Amīn Aḥsan al-iṣlāḥī min al-Ittijāh 
al-lughawī fī tafsīrihi tadabbur al-Qurʼān) 2009 fī Majallat al-qism al-
ʻArabī bi-Jāmiʻat Punjab. 

 


