
 

 
 
Journal of Maʿālim al-Qurʾān wa al-Sunnah 
Volume 21 No. 2 (2025) 
ISSN: 1823-4356 | e-ISSN: 2637-0328 
Homepage: https://jmqs.usim.edu.my/ 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

Title : Heart Purification in Sufi Ishārī Tafsīr and 
Its Relevance to Individual Integrity 
Education 
 

Author (s) : Mahyuddin Hashim,  Abdul Rahim Zumrah,  Mazlan Ibrahim, 
Zamrie Ibrahim@Musa,  Ahmad Yussuf, and  Nursyahirah 
Wahidah Masrom 
 

Affiliation (s) : Universiti Sains Islam Malaysia, Universiti Kebangsaan 
Malaysia, Universiti Malaya 
 

DOI : https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.536 
 

History : Received: June 19, 2025; Revised: October 13, 2025; Accepted: 
December 1, 2025; Published: December 25, 2025. 
 

Citation : Hashim, M, Zumrah, A. R., Ibrahim, M., Zamrie, I., Yussuf, A., 
and Nursyahirah W. M. “ Pembersihan Hati Dalam Tafsir Sufi 
Isharī Berkaitan Pendidikan Integriti Individu”.” Journal of  
Maʿālim al-Qurʾān wa al-Sunnah 21, no. 2 (2025): 320–334. 
https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.536 
 

Copyright : © The Authors 
 

Licensing : This article is open access and is distributed 
under the terms of Creative Commons 
Attribution 4.0 International License 

 
Conflict of Interest : Author(s) declared no conflict of interest 

 

https://jmqs.usim.edu.my/index.php/jmqs/issue/view/31
https://jmqs.usim.edu.my/
https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.536
https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.536
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 | P a g e  
 

Pembersihan Hati Dalam Tafsir Sufi Isharī 
Berkaitan Pendidikan Integriti Individu 

 
Heart Purification in Sufi Ishārī Tafsīr and Its Relevance to 

Individual Integrity Education 
 

Mahyuddin Hashim* 

Faculty of Quranic and Sunnah Studies 
Universiti Sains Islam Malaysia 

 
Abdul Rahim Zumrah  

Faculty of Leadership and Management 
Universiti Sains Islam Malaysia 

 
Mazlan Ibrahim  

Faculty of Islamic Studies 
Universiti Kebangsaan Malaysia 

 
Zamrie Ibrahim@Musa 

Faculty of Quranic and Sunnah Studies 
Universiti Sains Islam Malaysia 

 
Ahmad Yussuf 

Academy of Islamic Studies 
Universiti Malaya 

 
Nursyahirah Wahidah Masrom 

Faculty of Quranic and Sunnah Studies 
Universiti Sains Islam Malaysia 

 
Abstrak 
Agenda pembanterasan rasuah telah menjadi keutamaan negara dalam 
menuju ke arah status negara maju dan berpendapatan tinggi. Namun begitu, 
prestasi dan integriti penjawat perkhidmatan awam di Malaysia masih berada 
di tahap bermasalah. Justeru, satu kajian yang teliti perlu dilakukan bagi 
menyelesaikan permasalahan ini. Objektif kajian ini adalah untuk 
mengenalpasti aspek pembersihan hati dalam tafsir Sufi Isharī berkaitan 
pendidikan integriti individu bagi menangani masalah rasuah. Kajian ini 
adalah berdasarkan kepada kajian teks yang menggunakan kaedah analisis 
kandungan (content analysis). Secara umumnya, para ahli tafsir Isharī sangat 

 
*Correspondence concerning this article should be addressed to Mahyuddin Hashim, 
Universiti Sains Islam Malaysia at mahyuddin@usim.edu.my 



3 | P a g e  
 

menekankan tentang pembersihan hati. Aspek pembersihan hati adalah 
intipati kepada pembentukan keperibadian yang mulia. Oleh kerana itu 
elemen pembersihan hati ini perlu dimasukkan dalam pendidikan integriti 
individu yang bertujuan untuk menghasilkan himpunan kualiti unggul dalam 
keperibadian diri. Pendidikan integriti individu mesti bermula dengan 
pembersihan hati kerana setiap tindakan dan pergerakan yang dilakukan 
oleh anggota badan adalah berdasarkan kepada perintah hati. Jika ia dikuasai 
oleh hawa nafsu maka ia adalah hati yang rosak dan sangat sukar untuk 
diubati. Ia akan menatijahkan seseorang memiliki keperibadian yang buruk 
dan hilang integriti. Penemuan dapatan kajian ini sangat penting dalam 
pendidikan integriti individu. Penekanan kepada aspek pembersihan hati 
akan memberi kesan yang baik dalam pembinaan keperibadian dan akhlak 
yang mulia, khususnya dalam usaha kerajaan memerangi amalan rasuah dan 
penyalahgunaan kuasa.   
 
Kata kunci: Pembersihan hati, Tafsir Sufi Isharī, Pendidikan Integriti 
individu 
 
Abstract 
Combating corruption remains a national priority as Malaysia advances 
toward developed and high-income status, yet concerns persist regarding the 
performance and integrity of segments of the civil service. Addressing this 
challenge requires sustained scholarly inquiry into integrity formation that 
goes beyond compliance-oriented approaches. This study aims to identify key 
dimensions of tazkiyat al-qalb (heart purification) articulated in Sufi Ishārī 
Tafsīr and to examine their relevance to individual integrity education in the 
context of corruption prevention. Employing qualitative content analysis, the 
study analyses selected Ishārī exegetical texts to extract themes related to 
spiritual-ethical cultivation. The analysis indicates that Ishārī Tafsīr 
consistently foregrounds heart purification as the core of moral formation 
and the basis of akhlāq (noble character). From this perspective, integrity 
education should begin with inner rectification, because outward conduct is 
understood to follow the orientation of the heart. When the heart is 
dominated by hawā al-nafs (lustful inclinations), it becomes morally 
disordered, producing character deficits that undermine integrity and 
increase susceptibility to corrupt behaviour. The study concludes that 
integrating heart purification frameworks into integrity education can 
strengthen character development and moral accountability, thereby 
supporting broader governmental efforts to curb corruption and abuse of 
power. 
 
Keywords: Heart purification, Sufi Ishārī Tafsir, individual integrity 
education.   
 



4 | P a g e  
 

 
Pendahuluan 
 
Malaysia telah meletakkan agenda pembanterasan rasuah sebagai keutamaan 
negara dalam menuju ke arah status negara maju dan berpendapatan tinggi. 
Untuk itu, beberapa inisiatif utama di peringkat nasional telah dibangunkan 
bermula dengan Pelan Integriti Nasional (PIN) yang dilancarkan pada bulan 
April 2004 yang menampilkan rancangan terperinci selaras dengan matlamat 
mewujudkan masyarakat bermoral dan beretika tinggi selari dengan 
Wawasan 2020. Program Transformasi Kerajaan (GTP) meneruskan 
kelangsungan prinsip asas PIN melalui Bidang Keberhasilan Utama Negara 
(NKRA) Banteras Rasuah.  
 

Kerajaan Malaysia juga telah melancarkan Pelan Antirasuah Nasional 
(NACP) 2019-2023 yang menggariskan misi penting bagi menyumbang kepada 
keberkesanan usaha pembanterasan rasuah di negara ini melalui penegakan 
kedaulatan undang-undang dan penstrukturan semula sistem perkhidmatan 
awam (Jabatan Perdana Menteri, 2019). Kerajaan juga telah memperkenalkan 
Strategi Pembanterasan Rasuah Nasional 2024-2028 bagi meneruskan agenda 
memerangi rasuah di Malaysia.1  
 

Menurut Kementerian Hal Ehwal Ekonomi ketika memperkenalkan 
Wawasan Kemajuan Bersama 2030, rasuah dan salah guna kuasa telah 
menjejaskan pertumbuhan dan pengagihan ekonomi.2 Pada tahun 2023, 
dapatan daripada satu kaji selidik komprehensif di seluruh negara 
mendedahkan 41% daripada responden sangat setuju bahawa rasuah di 
Malaysia masih sangat membimbangkan, sementara 1 daripada 4 rakyat 
Malaysia setuju bahawa rasuah sudah bertambah buruk dalam tempoh 
setahun. Keseluruhannya, lebih mengejutkan, lebih dua pertiga (67%) 
daripada rakyat Malaysia percaya bahawa rasuah sudah meningkat 
berbanding tahun sebelumnya. 3  
 

Kajian antarabangsa seperti Barometer Rasuah Global dan Indeks 

Persepsi Rasuah masih menunjukkan bahawa sejumlah besar rakyat tidak 

percaya bahawa masalah rasuah telah bertambah baik di negara ini. 

Keputusan tinjauan menunjukkan bahawa proses transformasi perlu 

dipertingkatkan, dan lebih banyak lagi perlu dilakukan untuk meningkatkan 

 
1 Jabatan Perdana Menteri, Pelan Antirasuah Nasional 2019-2023 (Putrajaya: Pusat Governans, 

Integriti dan Antirasuah Nasional, 2019), 2 
2  Ibid., 2 
3  Jabatan Perdana Menteri, Strategi Pembanterasan Rasuah Nasional 2024-2028 (Putrajaya: 

Jabatan Perdana Menteri, 2024), 4  



5 | P a g e  
 

kesedaran orang ramai tentang isu ini di semua peringkat, terutama pada 

tahap formatif. Indeks Persepsi Rasuah (CPI) di Malaysia mencatatkan purata 

skor 49.61 antara tahun 1995 dan 2017. Malaysia mencapai rekod skor 

tertinggi, 53.20 pada tahun 1996 dan rekod skor terendah, 43, pada 2011. Lebih 

mendukacitakan, mulai 2014, skor Malaysia menurun setiap tahun daripada 

skor 52 kepada skor 47 pada tahun 2017. Walaupun Malaysia telah mendapat 

skor 53 pada tahun 2019, usaha perlu diteruskan untuk memerangi rasuah.4 

Persepsi rasuah sepanjang tempoh Pelan Antirasuah Nasional (NACP) 

antara tahun 2019 hingga 2023 pula masih menunjukkan satu trend yang 

membimbangkan. Menurut CPI, skor Malaysia menurun dari 53 daripada 100 

pada 2019 kepada 50 daripada 100 pada 2023. Pada masa sama, kedudukan 

global Malaysia merosot dari 51 daripada 180 negara kepada 57 pada tempoh 

yang sama, iaitu meleset daripada sasaran kerajaan untuk mencapai 

kedudukan 30 menjelang 2025 dan 25 menjelang 2030.5 

Pada skala makroekonomi, kesan buruk rasuah di Malaysia sangatlah 

besar. Antara tahun 2005 hingga 2014, Malaysia telah kehilangan RM 1.8 

trilion menerusi aliran kewangan tidak sah yang mana sebahagian 

daripadanya berpunca daripada amalan rasuah.6 Begitu juga Malaysia 

kerugian berjumlah RM277 bilion dalam nilai keluaran ekonomi dalam 

tempoh antara 2019 hingga 2023. Sebagai pembandingan, jumlah ini 

menyamai bagi 28 tahun peruntukan untuk Sumbangan Tunai Rahmah (STR) 

atau hampir menyamai KDNK Johor dan Pulau Pinang sekali gus.7 

Pada 2017, Transparency International Malaysia (TI-M) mendedahkan 

bahawa Malaysia kerugian sehingga hampir RM46.9 bilion akibat rasuah. 

Selain itu, laporan Global Financial Integrity (GFI) menunjukkan aliran wang 

haram yang terkait dengan perdagangan menyebabkan kerugian berjumlah 

hampir RM1 trilion (USD279 bilion) di antara tahun 2009 dan 2018, yang 

sebahagian besar dikaitkan dengan amalan rasuah. Kerugian itu bersamaan 

keseluruhan saiz ekonomi Johor, Pulau Pinang, Selangor, dan Kuala Lumpur 

iaitu RM971 billion pada 2022.8 

 
4  Jabatan Perdana Menteri, Pelan Antirasuah Nasional 2019-2023, 2 
5  Jabatan Perdana Menteri, Strategi Pembanterasan Rasuah Nasional 2024-2028, 5  
6  Jabatan Perdana Menteri, Pelan Antirasuah Nasional 2019-2023, 2 
7  Jabatan Perdana Menteri, Strategi Pembanterasan Rasuah Nasional 2024-2028, 18  
8 Ibid., 18  



6 | P a g e  
 

Dari 2019 hingga 2023, 36% daripada maklumat berkaitan rasuah yang 

diterima oleh SPRM ada kaitan dengan sektor pentadbiran, diikuti oleh 

penguatkuasaan sebanyak 24% dan perolehan sebanyak 24%. Trend ini 

hampir menyamai pengamatan yang dibuat sepanjang tempoh sebelumnya 

2013 hingga 2018.9 

Berdasarkan trend rasuah di Malaysia dalam tempoh 2013-2018, 

sektor awam dilihat sebagai sektor yang paling berisiko terhadap amalan 

rasuah. Berbanding tahap risiko 17.06% oleh sektor swasta, sektor awam 

mencatatkan tahap risiko yang jauh lebih tinggi iaitu 63.30%. Hal ini 

disebabkan oleh tadbir urus yang lemah dalam bidang perolehan, agensi 

penguatkuasaan undang-undang serta pentadbiran.10 

Beberapa peluang yang mampu memperkukuh inisiatif antirasuah 

telah dikenalpasti melalui NACP iaitu antaranya sistem pendidikan 

menyeluruh yang memupuk tadbir urus insan (human governance) yang 

dibangunkan melalui kurikulum pendidikan kebangsaan berpaksikan Tadbir 

Urus Insan (human governance) dan Program Kepimpinan Berterusan.11 

Bagi mendokong hasrat kerajaan untuk memerangi rasuah, aspek 

pembersihan hati dalam tafsir Sufi Isharī berkaitan pendidikan integriti 

individu sangat penting untuk dikaji. Justifikasi pemilihan tafsir Sufi Isharī 

adalah kerana ia mengandungi aspek al-Quran yang menjadi panduan Ilahi 

untuk membina kesejahteraan insan. Di samping itu, ia juga mempunyai 

aspek Tasawuf yang memberikan penekanan kepada pendidikan rohani yang 

menyumbang kepada pembentukan integriti individu berbanding metod-

metod tafsir yang lain. Kedua-dua aspek ini telah terbukti berjaya 

menghasilkan keperibadian mulia dalam pembinaan integriti individu sejak 

zaman berzaman yang menjadi tujuan Nabi Muhammad s.a.w. diutuskan.12  

Pembentukan rohani adalah merupakan intipati ilmu Tasawuf 

berbanding teori atau model sedia ada yang tidak memfokuskan kepada aspek 

tersebut.13 Ini tidak bermakna kajian ini menolak aspek intelek, jasmani, 

 
9 Ibid., 19  
10  Ibid., 1 
11 Ibid., 24 
12 Mahyuddin Hashim, al-Fikr al-Ṣūfī bayn al-Shāṭibī wa Ibn Khaldūn (Bandar Baru Nilai: 

Penerbit USIM, 2012), 70 
13 Ballentine, J.A, Larres, P.M, Mulgrew, M., “Determinants of Academic Cheating behaviour: 
The     
    Future for Accountancy in Ireland. Accounting Forum, 38 (1) (2014), 55-66 



7 | P a g e  
 

emosi dan sosial seseorang dalam pendidikan integriti individu tetapi 

penekanan rohani yang bersumberkan al-Quran perlu diberikan perhatian di 

samping aspek-aspek lain. Antara teori atau model yang sedia ada ialah 

Theory of Planned Behavior14 dan Theory of Reason Action15. 

 Kajian Ballentine, Larres dan Mulgrew mencadangkan agar 

dimasukkan unsur religiositi (penghayatan agama) sebagai pemboleh ubah 

bersandar memandangkan tidak banyak pengkaji yang memasukkan unsur 

ini dalam kajian mereka sedangkan perkara seperti religiositi (penghayatan 

agama) dilihat memainkan peranan sebagai faktor penentu dalam kajian 

ketidak jujuran.16 Kajian Laurin, Kay dan Fitzsimon menyarankan agar 

perkara yang berkaitan dengan unsur ketuhanan dalam diri dan minda 

manusia boleh membawa kepada keutuhan dan kemurnian perilaku 

berasaskan aspek ketuhanan.17  

Di samping itu, kajian Randolph, Seng dan Nielsen mendapati unsur 

ketuhanan (religiosity) berupaya membawa kepada perilaku individu kepada 

lebih beretika (honestly).18 Justeru, objektif kajian ini adalah untuk 

mengenalpasti aspek pembersihan hati dalam tafsir Sufi Isharī berkaitan 

pendidikan integriti individu bagi menangani masalah rasuah. 

1.1 Hakikat Hati daripada perspektif ahli Sufi 

Hati atau jantung dalam Bahasa Arab ialah al-Qalb (القلب). Al-Qalb daripada 

sudut bahasa ialah kata terbitan daripada perkataan qalaba (ََقَ لَب). Jika disebut 

الشئ‘  ia bererti membalikkan sesuatu iaitu menjadikan perkara yang di ,’قلّبَ

 
14 Icek Ajzen, “The theory of planned behavior,” Organizational behavior and Human Decision  
    Processes, 50 (2) (1991), 179-211 
15 Hagger, M. S., The reasoned action approach and the theories of reasoned action and 
planned  
    behavior. In D. S. Dunn (Ed.), Oxford Bibliographies in Psychology (New York, NY: Oxford  
    University Press, 2019). DOI: 10.1093/OBO/9780199828340-0240 
16 Ballentine, J.A, Larres, P.M, Mulgrew, M., “Determinants of Academic Cheating behaviour: 
The  
    Future for Accountancy in Ireland. Accounting Forum, 38 (1) (2014), 55-66 
17 Laurin, K., Kay, A. C., & Fitzsimons, G. M., “Divergent effects of activating thoughts of God 

on self-regulation,” Journal of Personality and Social Psychology, 102 (1) (2012), 4-21 
18 Randolph-Seng, B., & Nielsen, M. E., “Honesty: One effect of primed religious 

representations,” International Journal for the Psychology of Religion, 17 (4) (2007), 303-
315 



8 | P a g e  
 

atas berada di bawah. Ia juga bererti menukarkannya. Kata jamaknya ialah 

qulub (قلوب). Ia adalah anggota yang mengepam darah dalam jasad.19 

Ia adalah selari dengan pandangan Imam Ghazali yang menyatakan 

bahawa salah satu makna qalb ialah jantung yang berbentuk buah nanas yang 

terletak pada sebelah kiri dada. Ia adalah daging yang mempunyai 

tanggungjawab khusus dan di dalamnya mempunyai rongga. Dalam rongga 

tersebut terdapat darah hitam yang menjadi punca dan pusat kepada nyawa.20 

Burusawi pula telah menyebut beberapa takrifan yang diberikan oleh 

para ulama lain. Antaranya ia adalah seketul daging yang berbentuk buah 

nanas yang terbalik dan tergantung pada pembuluh darah arteri. Jika 

pembuluh darah itu dipotong, tuannya akan mati.21 

Burusawi juga mendatangkan takrifan Imam Kawasyi (wafat 680H) 

dalam tafsirnya yang menyatakan bahawa qalb ialah sekeping darah hitam 

dalam hati dan sebahagian ulama mendakwa ia adalah berbentuk buah nanas 

yang terbalik dan tergantung pada pembuluh darah arteri.22  

Ahli sufi apabila menyebut lafaz qalb, ia tidak bermaksud ketulan 

daging tetapi mengikut Imam Ghazali, ia adalah sesuatu yang halus, bersifat 

ketuhanan dan kerohanian yang mempunyai hubungan dengan jantung 

manusia. Kehalusan ini adalah hakikat insan. Ia yang mengetahui dan 

mengenali bagi manusia. Ia adalah tempat diturunkan perintah, dijatuhkan 

hukuman, celaan dan tuntutan. Para cendekiawan keliru dalam menentukan 

hubungan antaranya dengan jantung manusia. Ia sama seperti hubungan 

antara kehendak dengan anggota badan manusia, sifat dengan perkara yang 

disifatkan atau fungsi alat dengan alat itu sendiri.23     

Pendapat Imam Ghazali dikukuhkan lagi dengan pandangan Imam 

Jurjani   yang mengatakan ia adalah sesuatu yang halus bersifat ketuhanan dan 

 
19 Aḥmad al-‘Ābid, al-Mu‘jam al-‘Arabī al-Asāsī (Tunisia: al-Munaẓẓamat al-‘Arabīyah li al-

Tarbīyah  wa al-Thaqafah, n.d.), 1003 
20 Muḥammad bin Muḥammad Al-Ghazalī, Iḥya’ ‘Ulūm al-Dīn (Beirut: Dār al-Ma’rifah, n.d.), 

2:6 
21 Isma‘īl Ḥaqqī al-Burūsawī, Tafsīr Ruḥ al-Bayān (Beirut: Dar Iḥya’ al-Turāth, 2001), 1:76 
22 Ibid., 1/76 
23 Al-Ghazalī, Iḥya’ ‘Ulūm al-Dīn, 2:6 



9 | P a g e  
 

mempunyai hubungan dengan jantung berbentuk buah nanas yang terletak 

pada sebelah kiri dada manusia. Kehalusan ini adalah hakikat insan. 24  

Burusawi (2001) pula berkata bahawa Qalb ialah hati. Ia dinamakan 

qalb kerana berlakunya sesuatu perkara berdasarkan kehendaknya ( في  تقلبهَ

  dan anggota tubuh mengikut kemahuannya.25 (الأمور

Allah SWT telah menjadikan hati sebagai tempat ubudiyyah. Ia adalah 

tempat perasaan dan emosi berkumpul dalam diri manusia seperti rasa cinta, 

benci, takut, berharap, gembira, sedih, keinginan, kagum, panik, tenang dan 

lain-lain lagi.26 

1.2 Tafsir Sufi Isharī: 

Tafsir Sufi Isharī pula adalah antara salah satu bentuk tafsir untuk 

menghuraikan makna al-Quran. Ia merupakan tafsiran yang berdasarkan 

isyarat yang tersembunyi yang berlawanan dengan Tafsir ẓᾱhir ayat-ayat al-

Quran kerana ia bergantung kepada rahsia di sebalik lafaz-lafaz tanpa 

terhenti pada sempadan zahir dan makna kamus semata-mata. Ia melihat 

kepada lafaz al-Quran dengan hakikat yang berbeza dari pemahaman biasa.27 

Tafsir Sufi Isharī adalah bentuk tafsiran yang tidak bergantung 

sepenuhnya kepada penggunaan akal tetapi penggunaannya adalah sekadar 

yang digunakan oleh ahli Sufi. Ia membawa maksud bahawa tafsiran Isharī 

yang dikeluarkan daripada nas al-Quran bukanlah menggunakan akal semata-

mata tetapi penggunaannya adalah agar Tafsir Sufi Isharī tidak terkeluar 

daripada lafaz zahir yang selari dengan uslub Arab. Ia sama ada daripada 

sudut bahasa, tatabahasa, mengeluarkan suatu kalimah dengan kalimah yang 

lain atau seni sastera. Ia juga agar tidak terkeluar daripada petunjuk yang 

berbetulan dengan sebab turun ayat, maklumat-maklumat yang dipercayai, 

ilmu hadis, usul dan feqah. 28 

 
24 ‘Alī bin Muḥammad al-Jurjānī, Al-Ta’rīfāt (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1983), 229 
25 Al-Burūsawī, Tafsīr Ruḥ al-Bayān, 1:76 
26 Majdī al-Hilālī, Al-ḻmān Awwalan; Fakayfa Nabda’ bihi (Cairo: Dār al-Tawzī‘ wa al-Nashru 

Islamīyah, 2000), 22 
27 ‘Abd al-Karīm al-Qushairī. Laṭaif al-Isharat. (Cairo: Hai’ah Maṣrīyah al-‘Ammah li al-kitab, 

1981),22 
28 Al-Qushayrī, Laṭā’if al-Ishārāt, 22 & Mahyuddin Hashim, Adnan Mohamed Yusoff and Abd 

Rahman Hussien Obeid, “Al-Tafsīr al-Ṣūfī al-Ishārī fī Bidāyat al-Sālikīn: Dirāsat al-Naqdīyah 



10 | P a g e  
 

Ahli Sufi melihat bahawa Tafsir Sufi Isharī adalah salah satu manifestasi 

daripada ma’rifah dan natijah Tasawuf. Mereka mendakwa bahawa ia adalah 

pemberian Ilahi yang dengannya ditafsirkan al-Quran dan diketahui makna-

maknanya dengan cahaya Rabbani yang menerangi hati-hati ahli Ma’rifah. 

Ahli Ma’rifah melihat makna-makna yang tersembunyi daripada orang awam 

tanpa sempadan. Mereka mempercayai tentang keistimewaan yang Allah 

berikan kepada mereka dalam mengetahui tafsiran dan takwilan baṭinī.29  

Sheikh Tustarī [wafat 283H] berkata tentang keistimewaan para 

waliullah dalam mengetahui batin al-Quran, "Sesungguhnya Allah SWT tidak 

menjadikan seseorang itu wali daripada umat Muhammad SAW kecuali 

mengajarnya tentang al-Quran sama ada secara zahir ataupun batin." 

Seseorang bertanya kepadanya, Kita mengetahui tentang maksud zahir tetapi 

apakah maksud batin?" Beliau menjawab, "Pemahamannya. Sesungguhnya 

pemahamannya adalah yang dimaksudkan." 30    

Imam Qushairī (1981) pula berkata, "Orang yang paling mulia daripada 

kalangan hamba-hambanya yang terpilih ialah mereka yang memahami 

kehalusan rahsia dan cahayanya untuk melihat ketepatan isyaratnya dan 

kerahsiaan simbolnya."31    

Perlu dijelaskan bahawa Tafsir Sufi Isharī adalah sangat berbeza 

dengan tafsir di sisi golongan Baṭinīyah kerana ahli Sufi memperakui bahawa 

al-Quran mempunyai perkara zahir dan batin. Ada pun golongan Shi‘ah 

Baṭinīyah, mereka hanya mengiktiraf batin al-Quran dengan menafikan 

zahirnya. Mereka sengaja menafsirkan perkara batin berdasarkan kepada niat 

mereka yang jahat. Ahli Sufi mengiktiraf zahir al-Quran dan tidak 

mengingkarinya sebagaimana mereka mengiktiraf batinnya.   

Sheikh Taftazanī [wafat 793H] berkata, "Dinamakan Baṭinīyah kerana 

mereka mendakwa bahawa nas-nas bukan pada zahirnya bahkan ia 

 
fī Rūh al-Bayān li al-Burūsawī,” Maʿalim Al-Qurʾan wa Al-Sunnah, 11 (12) (2016), 36-62 
https://jmqs.usim.edu.my/index.php/jmqs/article/view/72. 

29 Muḥammad Ibn ‘Arabī,  al-Futūḥat al-Makkīyah (Cairo: Hay’ah al-Miṣrīyah al-‘Āmmah li al-
Kitāb, 1985), 8/73-74 

30 Sa’d al-Dīn Mas‘ūd al-Taftāzānī, Sharḥ al-‘Aqā’id al-Nasafīyah (Cairo: Maktabah al-Azhar li 
al-Turāth, 2000), 82 

31 Al-Qushayrī, Laṭā’if al-Ishārāt, 23 



11 | P a g e  
 

mempunyai makna-makna batin yang tidak diketahui kecuali al-Mu‘allim. 

Tujuan mereka adalah untuk menafikan Syariat secara keseluruhannya."32  

Sheikh Taftaznī berkata lagi, "Ada pun pandangan sebahagian 

muḥaqqiqīn bahawa nas-nas adalah pada zahirnya dan dalam masa yang sama 

mempunyai isyarat yang tersembunyi yang diketahui oleh ahli Suluk yang 

mungkin diaplikasikan antaranya dengan maksud zahir nas tersebut maka ia 

adalah kesempurnaan ma‘rifah dan keimanan."33  

Antara kajian yang berkaitan dengan tafsir Sufi Isharī  ialah Uzlah and 

Dhikr in the Sufi Ishārī Al-Baḥr Al-Madīd Tafsir by Ibn ‘Ajībah; Sufi Ishārī 

Tafsir in the benefits of Mysticism: Criticism Approach in Ruhul Bayan By al-

Burūsawī Tafsir; Sufi Ishārī Tafsir and Its Comparison with al-Bāṭinīyah Tafsir 

, Sufi Tafsir of Philosophy and Scientific Ishārī Tafsir; Al-Tafsīr al-Ṣufī al-Ishārī 

fī al-Manhaj al-‘Amalī ‘inda al-Ṣūfīyah: Dirāsat Naqdīyah fī al-Baḥr al-Madīd li 

ibn ‘Ajībah; Al-Tafsīr al-Ṣūfī al-Ishārī fī Bidāyat al-Sālikīn: Dirasat al-Naqdīyah 

fī Rūh al-Bayān li al-Burūsawī; Al-Tafsīr Al-Ṣūfī Al-Ishārī fī A‘māl al-Qulūb: 

Dirāsat Naqdīyah fī Tafsīr Rūḥ al-Bayān li al-Burūsawī; Al-Tafsīr Al-Ṣūfi Al-

Isyari fi A‘māl al-Qulūb; Dirāsat Naqdīyah Fī Al-Baḥr al-Madīd li Ibn ‘Ajībah 

and Mawqif Al-Shāṭibī min Al-Tafsīr Al-Ishārī.34 

 

 

 
32 Al-Taftāzānī, Sharḥ al-‘Aqā’id al-Nasafīyah, 149 
33 Ibid., 149 
34 Mahyuddin Hashim & Asman Taeali, “Uzlah dan Dhikr dalam Tafsir Sufi Ishārī al-Baḥr al-

Madīd,” Afkar: Jurnal Akidah & Pemikiran Islam, 24 (1) (2022): 33-64; Mahyuddin Hashim, 
Abdul Rahman Obeid & Adnan Mohamed Yusoff, Tafsir Sufi Ishāri in The Profits of 
Mysticism: Criticism Approach in Tafsir Rūh al-Bayān by al-Burūsawī, Ulum Islamiyyah, 18 
(2016), 235-252;   Mahyuddin Hashim, “Tafsir Sufi Ishāri and its Comparison with Tafsir al-
Batiniah, Tafsir Sufi of Philosophy and Tafsir Scientific Ishᾱri. Ulum Islamiyyah,” 27 (2019), 
53-65;   Mahyuddin Hashim, Abdul Rahman Obeid & Adnan Mohamed Yusoff, “Al-Tafsīr al-
Ṣūfī al-Ishārī fī al-Manhaj al-‘Amalī ‘inda al-Ṣūfīyah: Dirāsat Naqdīyah fī al-Baḥr al-Madīd li 
Ibn ‘Ajībah,” Jurnal al-Abqori, 11 (2017), 211-228; Mahyuddin Hashim, Adnan Mohamed 
Yusoff and Abd Rahman Hussien Obeid, “Al-Tafsīr al-Ṣūfī al-Ishārī fī Bidāyat al-Sālikīn: 
Dirasat al-Naqdīyah fī Rūh al-Bayān li al-Burūsawī,” Maʿālim Al-Qurʾan wa Al-Sunnah, 11 
(12) (2016), 36-62 Mahyuddin Hashim, Abdul Rahman Obeid & Dr Adnan Mohamed Yusoff, 
“Al-Tafsīr Al-Ṣūfī Al-Ishārī fī A‘māl al-Qulūb: Dirāsat Naqdīyah fī Tafsīr Rūḥ al-Bayān li al-
Burūsawī,” Jurnal At-turath, 1 (2016), 94-101; Mahyuddin Hashim, “Al-Tafsīr Al-Ṣūfī Al-
Ishārī fī A‘māl al-Qulūb; Dirāsat Naqdīyah Fī Al-Baḥr al-Madīd li Ibn ‘Ajībah,” Ma'alim Al-
Quran wa As-Sunnah, 9 (2013), 125-156; Mahyuddin Hashim, “Mawqif Al-Shāṭibī min Al-
Tafsīr Al-Ishārī,” Ma'ālim al-Qur’ān wa al-Sunnah, 6 (2010), 45-82. 



12 | P a g e  
 

1.3 Pendidikan Integriti Individu 

Integriti berasal daripada perkataan latin: ‘integer’ yang bermaksud 

menyeluruh, sempurna dan kesatuan yang teguh.35 Menurut Megat Ayop 

Megat Arifin dan Abd. Halim Ahmad, integriti terbahagi kepada dua asas 

utama. Pertama, individu dan kedua organisasi. Namun begitu, pada 

umumnya integriti merujuk kepada himpunan kualiti unggul yang wujud 

dalam kalangan individu dan kualiti ini berteraskan kepada prinsip 

berpegang teguh kepada kejujuran dan amalan bermoral tinggi. Di peringkat 

individu, integriti ialah keselarasan di antara tindakan dengan prinsip moral, 

etika dan undang-undang serta keselarasan di antara kepentingan diri 

dengan kepentingan umum. Manakala di peringkat organisasi ianya telah 

termaktub dalam perlaksanaan kod etika, piagam pelanggan atau sistem dan 

proses kerja serta pematuhan kepada amalan terbaik. Kod etika berkenaan 

ditegaskan, diulangi dan dihayati oleh anggota organisasi berkenaan 

sehingga menjadi kebiasaan dan akhirnya menjadi budaya organisasi 

(corporate culture). Secara idealnya integriti sama ada di peringkat individu 

mahupun organisasi bermaksud code of behavior. 36 

Kajian terdahulu mendapati integriti mempunyai hubungan yang 

positif dengan kesejahteraan individu,37 kesejahteraan komuniti dan 

kesejahteraan organisasi.38 Integriti membentuk staf yang mempunyai 

tingkah laku yang baik dan bebas daripada tingkah laku negatif seperti 

mencuri, vandalisme, memanjangkan waktu rehat tanpa kebenaran dan 

ponteng kerja. Kelemahan integriti akan menyumbang kepada keruntuhan 

nilai moral dan kerosakan sesuatu profesion pekerjaan.39 

 

 
35 Widang I, Fridlund B, “Self-respect, Dignity and Confidence: Conceptions of Integrity 

Among Male Patients,” Journal of Advance d Nursing, 42 (1), 47-56 
36 Megat Ayop Megat Arifin dan Abd. Halim Ahmad, “Kepentingan budaya integriti dan etika 

kerja dalam organisasi di Malaysia: Suatu tinjauan umum,” Malaysian Journal of Society 
and Space, 12 (9) (2016), 138 – 149 

37 Widang I, Fridlund B, “Self-respect, Dignity and Confidence: Conceptions of Integrity 
Among Male Patients,” Journal of Advance d Nursing, 42 (1), 47-56 

38 Megat Ayop Megat Arifin dan Abd. Halim Ahmad, “Kepentingan budaya integriti dan etika 
kerja dalam organisasi di Malaysia: Suatu tinjauan umum,” Malaysian Journal of Society 
and Space, 12 (9) (2016), 138 – 149 

39 Megat Ayop Megat Arifin dan Abd. Halim Ahmad, “Kepentingan budaya integriti dan etika 
kerja dalam organisasi di Malaysia: Suatu tinjauan umum,” Malaysian Journal of Society 
and Space, 12 (9) (2016), 138 – 149 



13 | P a g e  
 

Setiap individu bertanggungjawab terhadap pembentukan integriti 

diri mereka. Menurut Aristotle, individu adalah bermoral apabila melakukan 

tindakan yang betul kerana mengetahui tindakan itu adalah betul secara 

konsisten dan sebati dengan dirinya. Oleh itu, adalah sangat penting untuk 

membentuk nilai moral yang baik melalui kebiasaan dan latihan.40 Individu 

juga perlu mempunyai keberanian untuk menentukan sempadan dan 

mempertahankan diri daripada perkara yang merosakkan dirinya sendiri dan 

nilai yang dipegang.41 Pandangan Koonce, menyatakan individu perlu 

menyerlahkan kreativiti, tidak terlalu serius sehingga kehilangan sense of 

humor, melakukan perkara yang betul, tidak bersifat taksub kepada peribadi 

tertentu dan mendengar pendapat orang lain untuk menjana integriti diri 

mereka.42 

Pendidikan integriti mesti bermula daripada pendidikan individu. 

Menurut Syed M. Naquib Al-Attas, ilmu dalam dunia pendidikan tidak hanya 

berfungsi sebagai sarana pencapaian tujuan sosioekonomi, tetapi secara 

khusus juga berperanan dalam mencapai tujuan spiritual manusia. Tujuan 

pendidikan adalah untuk mempersiapkan manusia yang dapat berperanan 

dan menyesuaikan diri dalam masyarakat masing-masing. Oleh itu, matlamat 

pendidikan dengan sendirinya diambil daripada dan diusahakan untuk 

memperkuatkan kepercayaan, sikap, ilmu pengetahuan dan sejumlah 

keahlian yang sudah diterima dan sangat berguna kepada masyarakat.43 

Menurutnya lagi, tujuan pendidikan menurut Islam bukanlah hanya 

untuk menghasilkan warga negara dan pekerja yang baik. Sebaliknya adalah 

untuk menciptakan manusia yang baik. Yang perlu ditekankan adalah nilai 

manusia sebagai manusia sejati sebagai sesuatu yang bersifat spiritual. Orang 

terpelajar adalah orang baik. Maksud “Baik” ialah adab dalam pengertian 

yang menyeluruh, yang meliputi kehidupan spiritual dan material seseorang, 

yang berusaha menanamkan kualiti kebaikan yang diterimanya. Justeru, 

orang yang benar-benar terpelajar ialah orang yang beradab insan adabi.  

Penyemaian dan penanaman adab dalam diri seseorang disebut dengan ta’dib 

(pendidikan). Pengaturan pendidikan dan ilmu pengetahuan dalam sistem 

 
40 Wakin MW, “Professional Integrity,” Airpower Journal, 10 (2) (1996), 23-29 
41 Widang I, Fridlund B, “Self-respect, Dignity and Confidence: Conceptions of Integrity 

Among Male Patients,” Journal of Advance d Nursing, 42 (1), 47-56 
42 Koonce R, “Practice Your Own Successful Habits,” Training & Development, 52 (3) (1998), 

19 
43 Wan Mohd Nor Wan Daud, Falsafah dan Amalan Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-Attas: 

Satu Huraian Konsep Asli Islamisasi (Kuala Lumpur: Penerbit Universiti Malaya, 2018), 110 



14 | P a g e  
 

pendidikan Islam haruslah mencerminkan Manusia Sempurna (Muhammad 

s.a.w). Insan adabi adalah individu yang sedar sepenuhnya akan dirinya dan 

hubungannya yang tepat dengan diri-diri lain, Tuhan, masyarakat dan alam 

yang tampak mahu pun yang ghaib.44 

Antara teori atau model sedia ada berkaitan integriti individu ialah: 

1. Theory of Planned Behavior (Ajzen, 2012) 

Mengikut teori ini, niat adalah penentu langsung tingkah laku seseorang. 

Sikap terhadap perilaku, norma subjektif dan kawalan tingkah laku adalah 3 

komponen utama yang membawa kepada niat seseorang terhadap perilaku.45 

2. Theory of Reasoned Action (Ajzen & Fishbein, 1975) 

Teori ini berpusatkan kepada niat, satu pembinaan motivasi yang dianggap 

sebagai penentu tingkah laku yang paling dekat. Niat mencerminkan sejauh 

mana individu mungkin merancang untuk melakukan dan berusaha dalam 

tingkah laku yang ditunjukkan. Niat dikonseptualisasikan sebagai fungsi dua 

binaan berasaskan kepercayaan: sikap dan norma subjektif. Sikap adalah 

penilaian positif atau negatif untuk melakukan tingkah laku pada masa akan 

datang, sementara norma subjektif mencerminkan keyakinan yang penting 

yang lain ingin mereka melakukan tingkah laku.46 

2. Metodologi Kajian 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui kaedah analisis teks 

induktif. Ia adalah satu kaedah penyelidikan untuk penafsiran subjektif 

kandungan data teks melalui proses klasifikasi sistematik pengkodan dan 

mengenal pasti tema atau pola.47  

 

 
44 Ibid., 117 
45 Icek Ajzen, “The theory of planned behavior,” Organizational Behavior and Human Decision 

Processes, 50 (2) (1991), 179-211 
46 Hagger, M. S., The reasoned action approach and the theories of reasoned action and 

planned behavior. In D. S. Dunn (Ed.), Oxford Bibliographies in Psychology. (New York, NY: 
Oxford University Press, 2019). DOI: 10.1093/OBO/9780199828340-0240 

47 Hsieh dan Shannon, “Three Approaches to Qualitative Content Analysis,” Qualitative Health 
Research vol. 15(9) (2005), 1277-1288; Y. Zhang dan B. M. Wildermuth, “Qualitative Analysis 
of Content”, In B. Wildermuth ed., Applications of Social Research Methods to Question in 
Information and Library Science (Westport, CT: Libraries Unlimited, 2009), 308-319. 



15 | P a g e  
 

Kitab Tafsir Sufi Isharī adalah bahan utama yang akan digunakan dalam kajian 

menggunakan kaedah ini bagi mengenalpasti pandangan ahli tafsir Sufi 

tentang pembersihan hati. Kitab tersebut adalah Al-Ta’wīlāt al-Najmīyah fī al-

Tafsīr al-Ishārī al-Ṣūfī karangan Aḥmad bin ‘Umar Najm al-Dīn Dāyah, Tafsīr 

Ruḥ al-Bayān karangan Isma‘īl Ḥaqqī al-Burūsawī, Gharā’ib al-Qur’ān wa 

Raghā’ib al-Qur’ān karangan Al-Ḥasan bin Muḥammad Al-Naysābūrī dan Al-

Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Majīd karangan Aḥmad Ibn ‘Ajībah.  

Data yang dikumpulkan akan dianalisis menggunakan pendekatan 

induktif. Pendekatan ini melibatkan pembacaan data mentah untuk 

menghasilkan penilaian terperinci mengikut tafsiran tema penyelidik.48 

Prosedur kajian ini ialah teks dalam Tafsir Sufi Isharī dianalisis bagi 

mengenalpasti aspek pembersihan hati berkaitan pendidikan integriti 

individu. Selepas itu, data yang dikumpulkan daripada teks analisis 

kemudiannya dikategorikan mengikut tema.  

3. Hasil Dan Perbincangan 

Berdasarkan kajian yang dibuat, terdapat banyak tafsiran Isharī yang 

menyentuh tentang pembersihan hati. Pengkaji hanya mendatangkan 

sebahagiannya sahaja berdasarkan kepada ayat-ayat al-Quran yang dikaji. 

Hasil dapatan dan perbincangan adalah sebagaimana berikut: 

3.1 Firman Allah SWT: 

َََك ٱلَّذِينَ َ ََإِلََََّيَسۡمَعَََُلََََبِاَََيَ نۡعِقَََُٱلَّذِىََكَمَثَلَََِفَرُواَ وَمَثَلَُ
َ ََدُعَاءٓ 

َ ََََ وَنِدَاءٓ 
َ ََبُكۡمَ ََصُم 

َلََََفَ هُمَََۡعُمۡى 
 َ(١٧١البقرة:)                يَ عۡقِلُونََ

Maksudnya: Perbandingan orang kafir yang enggan beriman apabila sampai 

dakwah kepadanya, ibarat binatang ternakan yang diseru pengembalanya. 

Binatang tersebut tidak memahami seruan pengembala itu melain hanyalah 

sebagai suara panggilan dan teriakan sahaja. Mereka yang enggan beriman itu 

sebenarnya adalah pekak, bisu dan buta, kerana itu mereka tidak dapat 

memahami seruan dakwah.49 

 
48 D. R. Thomas, “General Inductive Approach for Analyzing Qualitative Evaluation Data,” 

American Journal of Evaluation vol. 27(2) (2006): 237-246. 
49 Pejabat Menteri di Jabatan Perdana Menteri (Hal Ehwal Agama). Terjemahan al-Quran versi 

al-Bayan (Putrajaya: Pejabat Menteri di Jabatan Perdana Menteri (Hal Ehwal Agama), 2021). 
26 



16 | P a g e  
 

Para ahli tafsir Isharī ketika menerangkan ayat ini menekankan 

tentang hati yang dikuasai oleh hawa nafsu dan sangat sukar untuk diubati. 

Jelasnya, hati yang dikuasai oleh hawa nafsu adalah hati berpenyakit yang 

akan merosakkan integriti dirinya. 

Najmuddin Dayah ketika menafsirkan secara Isharī ayat ini berkata: 

“Apabila jiwa mereka melekat pada jasmani, dikuasai oleh pancaindera dan 

kekuatan nafsu, digelapkan oleh kegelapan sifat kebinatangan dan hati 

mereka tidak puas dengan kesenangan bersifat kehaiwanan, akhlak bersifat 

kesyaitanan dan kesenangan fizikal maka Allah menjadikan mereka pekak 

dan mata mereka buta. Mereka sekarang pekak untuk mendengar dakwah 

para nabi dengan pendengaran yang menerima. Mereka bisu untuk berkata 

perkara yang hak dan mengakui perkara tauhid. Mereka buta untuk melihat 

tanda-tanda mukjizat. Mereka tidak menggunakan akal selama-lamanya 

kerana mereka kehilangan kemurnian akal rohani mereka dan diharamkan 

daripada limpahan cahaya rabbani.”50  

Ibn Ajibah pula berkata: “Jika nafsu menguasai hati, ubatnya perlu 

sangat kuat, merawatnya adalah sukar dan bebannya besar bagi doktor. 

Peringatan tidak akan memberi manfaat kepada mereka yang tenggelam 

dalam kelalaian. Begitu juga ugutan dan amaran tidak akan berkesan. Orang 

yang berdakwah kepada mereka adalah seperti berkokok kepada binatang 

yang hanya sekadar mendengar pekikan mereka. Nafsu telah membutakan 

mata dan memekakkan telinga mereka daripada mendengar perkara-perkara 

kepada hidayah.”51 

Seseorang yang mempunyai hati yang berpenyakit tidak menyedari 

tentangnya bahkan jika hatinya mati sekalipun dia tidak mengetahui tentang 

kematian hatinya. Tanda seseorang yang mempunyai hati yang berpenyakit 

ialah dia tidak merasa sakit daripada luka melakukan maksiat, jahil tentang 

kebenaran dan berpegang kepada aqidah yang batil.52 

Penyebab terbesar penyakit hati adalah lalai terhadap Allah, lalai 

terhadap perintah Allah dan lalai terhadap Hari Akhirat. Kelalaian terhadap 

Allah disebabkan oleh kurang mengingatiNya, dan keterikatan hati kepada 

 
50 Aḥmad bin ‘Umar Najm al-Dīn Dāyah, Al-Ta’wīlāt al-Najmīyah fī al-Tafsīr al-Ishārī al-Ṣūfī 

(Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 2009), 1:246 
51 Aḥmad Ibn ‘Ajībah, Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Majīd (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmīyah, 2005), 1:175 
52 Ahmad Farid, Tazkiyyah al-Nufus (Iskandariah: Dar al-Aqidah li al-Turath, 1993), 21 



17 | P a g e  
 

hal-hal lain yang dicintai. Kelalaian terhadap perintah Allah disebabkan oleh 

kurangnya keinginan terhadapnya, lebih mengutamakan nafsu dan 

keterikatan hati kepada hawa nafsu dan syaitan. Kelalaian terhadap Hari 

Akhirat adalah disebabkan oleh kurangnya ingatan kepada kematian, Hari 

Kebangkitan, syurga dan neraka. Jika kelalaian itu berlaku dengan tiga rukun 

ini maka ia akan menyebabkan hamba berat untuk melaksanakan ketaatan, 

jiwa tergoda untuk melakukan maksiat, dunia diutamakan daripada Akhirat, 

hawa nafsu mendahului perintah Allah, keadilan dilampaui sehingga berlaku 

kezaliman dan keinginan nafsu lebih diutamakan daripada kehendak Tuhan 

sehingga hilangnya integriti diri. 53 

Secara umumnya, jalan untuk mengubati penyakit hati ialah dengan 

melakukan perkara yang berlawanan dengan kehendak hawa nafsu seperti 

melawan kesombongan dengan tawadhuk, kedekut dengan pemurah dan 

mengambil hak orang lain dengan qana’ah. Di samping itu, ramuan yang 

terbaik juga adalah melalui keazaman, kesabaran dan konsisten.54 

3.2 Firman Allah SWT: 



 َ
مَِنكُمَۡخَآصَّة  ٱَلَّذِينََظلََمُوا  تَُصِيبَََّ َلَّ نَة   فَِت ۡ ٱَلۡعِقَابَََِ وَٱت َّقُوا  شَدِيدُ ٱَللََََّّ أََنَّ ََ(٢٥الأنفال:ََ)َََوَٱعۡلَمُوٓا 

Maksudnya: Peliharalah diri kamu daripada azab yang bukan sahaja menimpa 

sesiapa yang melakukan kezaliman dalam kalangan kamu secara khusus, 

bahkan ia akan menimpa kamu kesemuanya. Dan ketahuilah bahawa Allah 

amat berat balasan seksa-Nya.55 

 Para ahli tafsir Isharī dalam ayat ini memberikan isyarat bahawa ujian 

daripada Allah SWT tidak hanya akan menimpa nafsu yang zalim sahaja 

bahkan juga ke atas hati-hati yang suci. Nafsu yang zalim akan merosakkan 

hati-hati yang suci tersebut. Justeru, hati yang suci juga boleh dirosakkan oleh 

hawa nafsu yang akan menatijahkan seseorang memiliki keperibadian yang 

buruk dan hilang integriti. 

    

 
53 Muḥammad bin Ibrāhīm al-Tuwayjirī, Mawsū‘ah fiqh al-Qulūb, (Bayt al-Afkār al-Dawlīyah. 

n.d.), 2:1352 
54 Muhammad Jamaluddin al-Qasimi, Mau’izotul Mukmin min Ihya’ ‘Ulum al-Din (Beirut: Dar 
al-Kutub al-Ilmiyyah,  1995), 181.  
55 Pejabat Menteri di Jabatan Perdana Menteri (Hal Ehwal Agama), Terjemahan al-Quran versi 

al-Bayan, 179 



18 | P a g e  
 

Burusawi dan Naisaburi berkata: “(Peliharalah diri kamu) wahai orang 

yang sampai kepada Allah (daripada azab) iaitu ujian terhadap nafsu dengan 

sesuatu yang menjadi bahagiannya di dunia dan Akhirat (yang bukan sahaja 

menimpa sesiapa yang melakukan kezaliman dalam kalangan kamu secara 

khusus) iaitu ujian tersebut bukan sahaja menimpa nafsu yang zalim, bahkan 

kezalimannya juga menimpa rohani yang bercahaya dan hati-hati yang 

rabbani.”56  

Hawa nafsu akan mendorong seseorang kepada sesuatu yang sesuai 

dengan keinginannya. Kewujudan hawa nafsu dalam diri manusia adalah 

untuk memenuhi keperluan manusia agar terus kekal hidup. Ini kerana 

sekiranya seseorang tidak ada keinginan hawa nafsu kepada makanan maka 

dia tidak akan makan. Jika seseorang tidak ada keinginan kepada minuman 

maka dia tidak akan minum. Begitulah juga dengan perkara lain yang menjadi 

keperluan hidup kepada diri seseorang. 

Justeru, hawa nafsu juga ada manfaatnya. Sepatutnya ia tidak dikutuk 

secara mutlak kerana ia juga mempunyai kebaikan. Sewajarnya ia hanya 

dikutuk apabila melampaui batas yang ditetapkan. Walau bagaimanapun, 

kebanyakan manusia cenderung patuh kepada hawa nafsu dalam perkara 

yang tidak memberikan manfaat kepadanya. Oleh kerana itu kutukan 

terhadap hawa nafsu dilakukan secara mutlak kerana mudaratnya yang lebih 

besar.57   

Para ahli sufi melihat bahawa nafsu syahwat adalah unsur yang jahat 

dan merosakkan dalam diri manusia. Ia adalah sebab kepada lahirnya akhlak 

dan sifat yang buruk. Imam Ghazali berkata: “Ahli Tasawuf memahami 

bahawa nafsu adalah punca kepada himpunan sifat yang buruk dalam diri 

manusia. Mereka berpandangan bahawa perlu untuk melawan nafsu dan 

mengalahkannya.”58    

Imam Hujwairi pula berkata: “Pada hakikatnya nafsu adalah tempat 

lahir kepada kejahatan dan tapak kepada keburukan ... Mereka bersepakat 

 
56 Al-Burūsawī, Ruḥ al-Bayān, 3:426 & Al-Ḥasan bin Muḥammad al-Naysābūrī. Gharā’ib al-

Qur’ān wa Raghā’ib al-Qur’ān (Beirut: Darul Kutub al-Ilmiyyah. 1416H) 3:393 
57 Ibn al-Jauzi, Jamaluddin Abu al-Faraj Abdul Rahman bin Ali, Zammu al-Hawa (Beirut: Darul 
Jil, 1999), 12  
58 Al-Ghazali, Muhammad bin Muhammad, Ihya’ Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Maa’rifah, n.d), 
4/3 



19 | P a g e  
 

bahawa ia adalah sebab lahirnya akhlak yang buruk dan tindakan yang 

salah.”59  

Hati yang sakit adalah suatu kerosakan. Ia merosakkan persepsinya 

tentang kebenaran dan keperluannya. Dia tidak melihat kebenaran itu 

sebagai kebenaran. Dia melihat perkara yang bertentangan dengannya 

sebagai kebenaran atau kurang mengenalinya dan merosakkan keinginannya 

kepada kebenaran. Dia membenci kebenaran yang bermanfaat atau menyukai 

kebatilan yang memudaratkan. Apabila perkara ini berlaku maka dia telah 

hilang integriti.60 

3.3 Firman Allah SWT: 

َۡٱلۡمَسۡجِدََٱلۡۡرَاَمََبَ عۡدََعَامِهِم َفَلَََيَ قۡرَبوُاَ  اََٱلۡمُشۡركُِونََنَََس   إِنََّّ َوَإِنَۡخِفۡتُمََۡ هَ  ذَاََيَ  أٓيَ  هَاَٱلَّذِينََءَامَنُ وٓاَ 
َُمِنَفَضۡلِهِۦَۤإِنَشَاءََٓ َفَسَوۡفََيُ غۡنِيكُمَُٱللََّّ لَة   عَلِيم َحََََ عَي ۡ يَ كََِإِنََّٱللََََّّ

 َ
 (28التوبة:َ)  َم 

Maksudnya: Wahai orang-orang yang beriman! Sesungguhnya orang 

musyrikin itu najis. Oleh itu, jangan biarkan mereka menghampiri Masjidil 

Haram selepas tahun ini. Jika kamu bimbangkan kepapaan akibat sekatan 

yang dilakukan terhadap mereka, maka Allah akan memberikan kekayaan 

kepada kamu daripada kurniaan-Nya, jika Dia kehendaki. Sesungguh Allah 

Maha Mengetahui, lagi Maha Bijaksana.61 

 Para ahli tafsir Isharī ketika menerangkan ayat ini menyamakan 

Kaabah dengan hati atau rumah hadhrah yang tidak seharusnya dimasuki 

oleh najis syirik nafsu dan sifat-sifat yang buruk. Mereka menjelaskan bahawa 

hati yang suci perlu sentiasa dijauhkan daripada hawa nafsu yang boleh 

mengotorkannya agar integriti terus subur dalam dirinya. 

Burusawi berkata: “Ayat tersebut memberi isyarat bahawa Allah Taala 

telah mengangkat pena taklif ke atas manusia sehingga dia mencapai 

kesempurnaan acuannya. Dalam tempoh itu, nafsu dan sifat-sifatnya tawaf di 

Kaabah hati yang berasal daripada kekuatan akal dan rohani. Nafsu 

memperolehi apa yang diingininya daripada dunia dan kenikmatannya 

sehingga menyembah dunia menjadi kebiasaannya dan mensyirikkan Allah 

 
59 Al-Hujwairi, Ali bin Uthman, Kasyfu al-Mahjub (N.P: Al-Majlis al-Aa’la di al-Syuun al-
Islamiyyah, 1975), 427 
60 Al-Tuwayjirī, Mawsū‘ah fiqh al-Qulūb, 2:1351 
61 Pejabat Menteri di Jabatan Perdana Menteri (Hal Ehwal Agama), Terjemahan al-Quran versi 

al-Bayan, 191 



20 | P a g e  
 

adalah tabiatnya. Acuan manusia kemudiannya telah disempurnakan dan 

sifat-sifat kemanusiaan dan kehaiwanan menjadi sama ketika nafsu muncul 

setelah baligh. Justeru, Allah mewajibkan kepada mereka pena taklif dan 

mengharamkan hati daripada mengikuti nafsu, memerintahkannya untuk 

memeranginya dan melarangnya tawaf di sisi Kaabah supaya Kaabah hati itu 

tidak dicemari oleh kekotoran syirik nafsu dan sifat-sifat yang tercela.” 62 

Ibn Ajibah pula berkata: “Rumah-rumah hadhrah - iaitu hati-hati yang 

suci - tidak boleh dimasuki oleh sesuatu yang menjadi sebab-sebab syirik, 

bersama dengan sesuatu yang serupa dengannya atau cenderung kepada 

dunia. Rumah tersebut hanya boleh dimasuki oleh sesuatu yang hanya 

bergantung kepada Yang Maha Hidup dan dan Yang Maha Kekal mentadbir 

sekalian makhlukNya. Ia juga tidak boleh dimasuki oleh najis pancaindera 

dunia, kekotoran dan keduniaannya. Justeru, tuannya harus lari daripada 

kekotoran tersebut dan menjauhkan diri daripadanya supaya tidak ada 

sesuatu daripada najisnya yang masuk ke dalam rumah hatinya dan dia mati 

sesudah hidupnya. Jika kamu takutkan kepapaan apabila melarikan diri 

daripadanya dan menjauhi najisnya, Allah akan memperkayakan kamu dari 

limpah kurnia-Nya yang ghaib jika Dia menghendaki pada waktu yang Dia 

kehendaki. Tidak ada sesuatu pun yang tersembunyi daripada-Nya di bumi 

mahupun di langit.” 63 

Hati pada asalnya adalah suci dari segala penyakit dan lima deria 

manusia akan menyampaikan berita kepada hati untuk direkodkan di 

dalamnya. Oleh itu, seharusnya hati dijaga dan dipelihara agar terhindar 

daripada jalan-jalan yang membawa fitnah dan kerosakan. 64 

Jika seorang muslim mengambil berat akan kesihatan dan 

keselamatan hatinya maka dia wajib memeliharanya dengan cara menjaga 

kekuatannya melalui iman dan ketaatan. Dia wajib menjaganya daripada 

bahaya yang memudaratkan dengan menjauhi syirik, dosa, maksiat dan 

larangan. Dia juga mesti membersihkan kekotoran yang merosakkan melalui 

taubat yang ikhlas. Dia hendaklah menyibukkan dirinya dengan semua 

perkara yang menambahkan iman di hati, menambahkannya ilmu yang 

 
62 Al-Burūsawī, Ruḥ al-Bayān, 3/426  
63 Ibn ‘Ajībah, Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Majīd, 3/67 
64 Ibn al-Jauzi, Jamaluddin Abu al-Faraj Abdul Rahman bin Ali, Zammu al-Hawa, 63  



21 | P a g e  
 

bermanfaat, amal soleh dan panggilan kepada Allah. semua itu adalah 

makanan berkhasiat untuk membina integriti diri.65 

Pembersihan hati berkait dengan pendidikan integriti individu: 

Berdasarkan kepada hasil dapatan di atas, jelas bahawa pembersihan 

dan pemeliharaan hati daripada dikuasai oleh hawa nafsu sangat penting 

dalam membina keperibadian diri. Elemen pembersihan hati ini perlu 

dimasukkan dalam pendidikan integriti individu yang bertujuan untuk 

menghasilkan himpunan kualiti unggul dalam keperibadian diri individu.  

Justeru, pendidikan integriti individu mesti bermula dengan 

pembersihan hati kerana setiap tindakan dan pergerakan yang dilakukan 

oleh anggota badan adalah berdasarkan kepada perintah hati. Allah SWT 

telah menjadikan hati sebagai raja kepada semua anggota badan. Setiap 

perlakuan dan pergerakan yang dilakukan oleh anggota tubuh adalah kerana 

melaksanakan perintah hati. Ia adalah tempat kehendak dan penetapan 

keputusan. Semua anggota mesti melaksanakan arahannya. Sabda Rasulullah 

SAW: 

 

كَله،َألَوهيَالقلب كَله،َوإذاَفسدتَفسدَالجسد  ألَوإنَفيَالجسدَمضغةَإذاَصلحتَصلحَالجسد

Maksudnya: Ketahuilah bahawa sesungguhnya dalam jasad manusia ada 

seketul daging. Jika ia baik maka akan baiklah seluruh anggota dan jika ia 

rosak maka akan rosaklah seluruh anggota. Ia tidak lain dan tidak bukan 

adalah hati.66 

 Setiap keputusan dan arahan yang keluar daripada hati kepada 

anggota badan akan diterjemah sebagai kemenangan cinta kepada Allah atau 

hawa nafsu. Pengakhiran pertembungan antara iman dan hawa nafsu akan 

akan menentukan penetapan keputusan dan arahan yang dibuat. Jika iman 

yang menang maka anggota badan akan mengikut arahannya dalam perkara 

ketaatan dan ibadat. Ada pun jika nafsu yang menang dalam peperangan ini 

maka keputusan yang diambil adalah berpihak kepadanya. Justeru, anggota 

 
65 Al-Tuwayjirī, Mawsū‘ah fiqh al-Qulūb, 2/1322 
66 Muslim bin al-Hajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim (Beirut: Dar al-Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī), 3:1219 



22 | P a g e  
 

badan akan disuruh melakukan perkara yang bertepatan dengan 

kehendaknya.67 

Oleh kerana itu, pembersihan hati sangat penting dalam pendidikan 

integriti individu kerana hati yang suci yang dipengaruhi oleh iman dan 

ketakwaan akan menghasilkan individu berkualiti unggul yang berpegang 

teguh kepada kejujuran dan bermoral tinggi. 

4. Kesimpulan 

Kajian ini bertujuan untuk mengenalpasti aspek pembersihan hati dalam 

tafsir Sufi Isharī berkaitan pendidikan integriti individu bagi menangani 

masalah rasuah. Aspek pembersihan hati adalah intipati kepada 

pembentukan keperibadian yang mulia. Oleh kerana itu elemen pembersihan 

hati ini perlu dimasukkan dalam pendidikan integriti individu yang bertujuan 

untuk menghasilkan himpunan kualiti unggul dalam keperibadian diri. 

Pendidikan integriti individu mesti bermula dengan pembersihan hati kerana 

setiap tindakan dan pergerakan yang dilakukan oleh anggota badan adalah 

berdasarkan kepada perintah hati. jika ia dikuasai oleh hawa nafsu maka ia 

adalah hati yang rosak dan sangat sukar untuk diubati. Ia akan menatijahkan 

seseorang memiliki keperibadian yang buruk dan hilang integriti. 

Penemuan dapatan kajian ini sangat penting dalam pendidikan 

integriti individu. Penekanan kepada aspek pembersihan hati akan memberi 

kesan yang baik dalam pembinaan keperibadian dan akhlak yang mulia, 

khususnya dalam usaha kerajaan memerangi amalan rasuah dan 

penyalahgunaan kuasa.  

  

 
67 Majdī al-Hilālī, Al-ḻmān Awwalan,  22 



23 | P a g e  
 

Bibliography 
Al-Quran al-Karim 
Abdullah, Iskandar Hasan Tan, dan Mohd Ridhuan Tee Abdullah. 

“Reassessment of Malaysia National Integrity Plan in Combating 
Corruption.” Journal of Applied Environmental and Biological Sciences, 
6(6S) (2016): 17–23. 

Ajzen, Icek. “The Theory of Planned Behavior.” In Handbook of Theories of 
Social Psychology. New York: Lawrence Erlbaum, 2012. 

Al-‘Abid, Aḥmad et al. Al-Mu‘jam al-‘Arab al-Asasī. Tunisia: Al-Munaẓẓamah 
al-‘Arabīyah lil-Tarbiyah wa al-Thaqāfah, n.d. 

Al-Burūsawī, Ismā‘īl Ḥaqqī. Tafsīr Rūḥ al-Bayān. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth, 
2001. 

Al-Dhahabī, Muḥammad Ḥasan. Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn. Cairo: Dār al-
Kutub al-Ḥadīthah, 1976. 

Al-Jurjānī, ‘Alī ibn Muḥammad. Al-Ta‘ārīfāt. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1983. 

Al-Naisābūrī, al-Ḥasan ibn Muḥammad. Gharā’ib al-Qur’ān wa Raghā’ib al-
Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1416H. 

Al-Qushairī, ‘Abd al-Karīm. Laṭā’if al-Ishārāt. Cairo: al-Hay’ah al-Miṣriyyah al-
‘Āmmah lil-Kitāb, 1981. 

Al-Shaṭibī, Ibrāhīm. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah. Cairo: Maktabah al-
Tawfīqiyyah, 2003. 

Al-Taftazānī, Mas‘ūd. Sharḥ al-‘Aqā’id al-Nasafiyyah. Cairo: Maktabah al-
Azhar li al-Turāth, 2000. 

Al-Tustarī, Sahl. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Cairo: Dār al-Ḥaram li al-Turāth, 
2004. 

Al-Tuwaijirī, Muḥammad ibn Ibrāhīm. Mawsū‘ah Fiqh al-Qulūb. Riyadh: Bait 
al-Afkār al-Duwaliyyah, n.d. 

Atan, Ruhaya, Mahmudul Md. Alam, dan Jamaliah Said. “Practices of 
Corporate Integrity and Accountability of Non-Profit Organizations in 
Malaysia.” International Journal of Social Economics, 44(12) (2017): 
2271–2286. 

Ballentine, J. A., Larres, P. M., dan M. Mulgrew. “Determinants of Academic 
Cheating Behaviour…” Accounting Forum, 38 (2014): 55–66. 

Hagger, M. S. “The Reasoned Action Approach…” Oxford Bibliographies in 
Psychology. New York: Oxford University Press, 2019. 

Hashim, Mahyuddin. Al-Fikr al-Ṣūfī bayna al-Shaṭibī wa Ibn Khaldūn. Bandar 
Baru Nilai: Penerbit USIM, 2012. 

Hashim, Mahyuddin. “Mauqif al-Shaṭibī min al-Tafsīr al-Ishārī.” Ma‘ālim al-
Qur’ān wa al-Sunnah, 6 (2010): 45–82. 

Hashim, Mahyuddin. “Tafsir Sufi Ishari and its Comparison…” Ulum 
Islamiyyah, 27 (2019): 53–65. 



24 | P a g e  
 

Hashim, Mahyuddin, Abdul Rahman Obeid, dan Adnan Mohamed Yusoff. “At-
Tafsir al-Sufi al-Ishari fi A‘māl al-Qulūb…” Jurnal al-Turath, 1 (2016): 94–
101. 

Hashim, Mahyuddin, Abdul Rahman Obeid, dan Adnan Mohamed Yusoff. “At-
Tafsir al-Sufi al-Ishari fi al-Manhaj al-‘Amali…” Jurnal al-Abqari, 11 
(2017): 211–228. 

Hashim, Mahyuddin, Adnan Mohamed Yusoff, dan Abd Rahman Hussien 
Obeid. “Al-Tafsir al-Sufi al-Ishari fi Bidayah al-Salikin…” Ma‘ālim al-
Qur’ān wa al-Sunnah, 11(12) (2016). 

Hashim, Mahyuddin, dan Asman Taeali. “Uzlah dan Zikir dalam Tafsir Sufi 
Ishari al-Bahr al-Madid.” Afkar, 24(1) (2022): 33–64. 

Hsieh, H.-F., dan Shannon, S. E. “Three Approaches to Qualitative Content 
Analysis.” Qualitative Health Research, 15(9) (2005): 1277–1288. 

Ibn ‘Ajībah, Aḥmad. Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Majīd. Beirut: Dār 
al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005. 

Ibn ‘Arabī, Muḥammad. Al-Futūḥāt al-Makkīyah. Cairo: al-Hay’ah al-
Miṣriyyah al-‘Āmmah lil-Kitāb, 1985. 

Ismail, Muhammad. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Cairo: Dār Tawk al-Najāh, 1422H. 
Jabatan Perdana Menteri. Pelan Antirasuah Nasional 2019–2023. Putrajaya: 

Pusat Governans, Integriti dan Antirasuah Nasional, 2019. 
Kementerian Hal Ehwal Ekonomi. Ringkasan Wawasan Kemakmuran Bersama 

2030. Putrajaya, 2019. 
Koonce, R. “Practice Your Own Successful Habits.” Training & Development, 

52(3) (1998): 19. 
Laurin, K., Kay, A. C., dan Fitzsimons, G. M. “Divergent Effects of Activating 

Thoughts of God…” Journal of Personality and Social Psychology, 102(1) 
(2012): 4–21. 

Maizatul, A. K., M. M. Alam, dan J. Said. “Empirical Assessment of Good 
Governance…” Economics and Sociology, 9(4) (2016): 289–304. 

Majdi al-Hilali. Al-Imān Awwalan; Fakayfa Nabda’ Bihi. Cairo: Dār al-Tawzī‘, 
n.d. 

Mana‘ al-Qaṭṭān. Mabāḥith fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 
1998. 

Megat Arifin, Megat Ayop, dan Abd. Halim Ahmad. “Kepentingan Budaya 
Integriti dan Etika Kerja…” Malaysian Journal of Society and Space, 12(9) 
(2016): 138–149. 

Muḥammad, Muḥammad. Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, n.d. 
Muḥammad Isma‘īl, Sha‘ban. Dirāsāt Ḥawla al-Qur’ān wa al-Sunnah. Cairo: 

Maktabah al-Nahḍah al-Miṣriyyah, 1987. 
Najm al-Dīn al-Dayyah, Aḥmad ibn ‘Umar. al-Takwīlāt al-Najmiyyah fī al-

Tafsīr al-Ishārī al-Ṣūfī. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009. 
Omar, Nik Hairi, Azmi Awang, dan Azmi Abdul Manaf. “Integriti dari 

Perspektif Pengaduan Awam…” Jurnal E-Bangi, 7(1) (2012): 141–155. 



25 | P a g e  
 

Pejabat Menteri di Jabatan Perdana Menteri (Hal Ehwal Agama). Terjemahan 
al-Qur’an Versi al-Bayan. Putrajaya, 2021. 

Randolph-Seng, B., dan Nielsen, M. E. “Honesty: One Effect of Primed Religious 
Representations.” International Journal for the Psychology of Religion, 
17(4) (2007): 303–315. 

Sabli, Nurshamimi et al. “Pencemaran kepada Integriti Akademik…” Jurnal 
Pendidikan Malaysia, 41(1) (2016): 53–64. 

Thomas, D. R. “General Inductive Approach for Analyzing Qualitative 
Evaluation Data.” American Journal of Evaluation, 27(2) (2006): 237–246. 

Wakin, M. W. Professional Integrity. Airpower Journal, 10(2) (1996). 
Wan Daud, Wan Mohd Nor. Falsafah dan Amalan Pendidikan Islam Syed M. 

Naquib al-Attas. Kuala Lumpur: Penerbit Universiti Malaya, 2018. 
Widang, I., dan Fridlund, B. “Self-Respect, Dignity and Confidence…” Journal 

of Advanced Nursing, 42(1) (2003): 47. 
Zhang, Y., dan Wildermuth, B. M. “Qualitative Analysis of Content.” In 

Applications of Social Research Methods… Westport, CT: Libraries 
Unlimited, 2009. 

 
 


