
 

 
 
Journal of Maʿālim al-Qurʾān wa al-Sunnah 
Volume 21 No. 2 (2025) 
ISSN: 1823-4356 | e-ISSN: 2637-0328 
Homepage: https://jmqs.usim.edu.my/ 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 

Title : Palestine in the Intellectual Discourse of 
‘Abd Al-Salām Yāsīn 
 

Author (s) : Helimy Aris,  Adnan Mohd Abdullah Shalash, Syed 
Najihuddin Syed Hassan, Muhammad Akmalludin Mohd 
Hamdan, Norhasnira Ibrahim, and Siti Mardhiyah Kamal 
Azhar 
 

Affiliation (s) : Universiti Sains Islam Malaysia 
 

DOI : https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.549 
 

History : Received: August 13, 2025; Revised: October 16 2025; 
Accepted: December 1, 2025; Published: December 30, 2025. 
 

Citation : Aris, H., Mohd Abdullah Shalash, A., Syed Hassan, S. N., 
Ibrahim, N., Kamal Azhar, S. M., & Akmaluddin Mohd 
Hamdan, M. Palestin Dalam Gagasan Pemikiran ‘Abd Al-
Salām Yāsīn: Palestine in the Intellectual Discourse of ‘Abd 
Al-Salām Yāsīn. Maʿālim Al-Qurʾān Wa Al-Sunnah, 21(2). 359-
375 https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.549 
 

Copyright : © The Authors 
 

Licensing : This article is open access and is distributed 
under the terms of Creative Commons 
Attribution 4.0 International License 

 
Conflict of Interest : Author(s) declared no conflict of interest 

 

https://jmqs.usim.edu.my/index.php/jmqs/issue/view/31
https://jmqs.usim.edu.my/
https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.549
https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.549
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 | P a g e  
 

Palestin dalam Gagasan Pemikiran ‘Abd Al-Salām Yāsīn 
 

Palestine in the Intellectual Discourse of ‘Abd Al-Salām Yāsīn 
 

Helimy Aris* 

Adnan Mohd Abdullah Shalash 
Syed Najihuddin Syed Hassan 

Muhammad Akmalludin Mohd Hamdan 
Norhasnira Ibrahim 

Siti Mardhiyah Kamal Azhar 
Faculty of Quranic and Sunnah Studies 

Universiti Sains Islam Malaysia 
 

Abstrak 
‘Abd al-Salām Yāsīn (1928-2012) adalah seorang tokoh reformis dari Maghribi 
yang berusaha melahirkan masyarakat muslim yang mengamalkan Islam 
secara holistik berdasarkan panduan daripada al-Quran dan Sunnah. Dalam 
kajian ini, penulis berusaha memaparkan sisi pandang ‘Abd al-Salām Yāsīn 
terhadap isu-isu berkaitan Palestin dengan mengaplikasikan pendekatan 
analisis kandungan dan kajian perpustakaan. Terdapat sejumlah kajian 
mengenai topik ini tetapi semua atau kebanyakannya adalah dalam bahasa 
arab. Hal demikian menyebabkan idea-idea ‘Abd al-Salām Yāsīn seolah-olah 
tidak menembusi wacana dan perbincangan komuniti berbahasa Melayu, 
sedangkan ia baik untuk dijadikan panduan dan topik perbincangan 
khususnya bagi yang dahagakan wacana beralternatif Islam. Penilitian beliau 
terhadap kegiatan para reformis Islam terdahulu dan perkembangan dunia 
semasa, pembacaan yang baik terhadap karya-karya klasik Islam melalui 
penguasaan bahasa yang tinggi dan pengalaman panjang sebagai seorang 
aktivis sosial menghasilkan pandangan dan idea yang bernas dan seimbang 
terhadap isu-isu umat Islam. Hasil kajian menunjukkan wujud perkaitan 
antara pandangan ‘Abd al-Salām Yāsīn terhadap isu-isu seputar Palestin dan  
Teori Metod Nabawi yang diketengahkan oleh beliau melalui pelbagai 
platform. Ia juga menampakkan kesinambungan gagasan pemikiran antara 
tokoh-tokoh reformis Islam yang hidup bersama denyut nadi rakyat. 
 
Kata kunci: ‘Abd al-Salām Yāsīn, Teori Metod Nabawi, isu Palestin, gerakan 
pembaharuan Islam, tokoh reformis, ideologi gerakan Islam. 

 
 
 

 
* Correspondence concerning this article should be addressed to Helimy Aris, Universiti Sains 
Islam Malaysia at helimy@usim.edu.my 



361 | P a g e  
 

Abstract 
 

‘Abd al-Salām Yāsīn (1928–2012) was a reformist thinker from Morocco who 
envisioned the establishment of a Muslim society grounded in a holistic 
practice of Islam, based on the Qur’an and the Sunnah. This study explores 
Yāsīn’s perspectives on the Palestinian issue through content analysis and 
library-based research methods. Although there are a number of studies on 
this topic, most—if not all—are written in Arabic. This linguistic barrier has 
contributed to a lack of engagement with his thought, despite its relevance 
for those seeking Islamic alternative discourses.Yāsīn’s deep engagement 
with the legacy of past Islamic reformists, his critical awareness of 
contemporary global realities, his mastery of classical Islamic texts, and his 
long-standing experience as a social activist have all contributed to a body of 
thought that is both nuanced and balanced. The findings of this study reveal 
a strong correlation between Yāsīn’s views on the Palestinian struggle and his 
theoretical framework known as the Theory of the Prophetic Method 
(Naẓarīyat al-Manhaj al-Nabawī), which he expounded across various 
platforms. His contributions reflect an intellectual continuity with other 
prominent Islamic reformers who remain connected to the lived experiences 
of the people. 
 
Keywords: ‘Abd al-Salām Yāsīn, Prophetic Method Theory, Palestine issue, 
Islamic reform movements, reformist figures 
 
Pendahuluan 
 
Isu Palestin sentiasa menjadi agenda utama berita dunia dan topik yang 
hangat dalam setiap wacana di pelbagai platform daripada pelbagai lapisan 
masyarakat domestik dan antarabangsa. Perkembangan semasa tidak 
menunjukkan krisis yang melanda rantau Asia Barat tersebut akan mereda 
dalam masa terdekat. Pembebasan Palestin dan pembelaan rakyat Palestin 
menjadi semakin sensasi apabila ia melibatkan dua penganut agama yang 
paling kuat mempertahankan identiti mereka iaitu Islam dan Yahudi; satu 
bandar yang memiliki keistimewaan yang tersendiri bagi tiga agama samawi 
iaitu Baitul Maqdis selain kedudukan geografinya yang sangat strategik di 
tengah-tengah peta dunia. Palestin memiliki sejarah yang panjang 
melibatkan tamadun Rom, Parsi, Yahudi dan Islam. 
 
 Semenjak penjajahan Zionism ke atas Palestin pada tahun 1948, ia 
sentiasa menjadi agenda utama golongan reformis dan aktivis Islam. 
Ketulenan sesebuah gerakan dalam memperjuangkan nasib umat Islam sering 
dikaitkan dengan sejauh mana ia memperjuangkan nasib rakyat Palestin. 
Antara tokoh yang dilihat konsisten memperjuangkan isu Palestin melalui 
gerakan massa dan penulisan ialah ‘Abd al-Salām Yāsīn, seorang aktivis yang 



362 | P a g e  
 

bermula sebagai pendidik formal di negaranya Maghribi, seterusnya terlibat 
sebagai pegawai pentadbiran pendidikan, kemudian berkecimpung sepenuh 
masa sebagai penggerak massa melalui penubuhan Jamā‘at al-‘Adl wa al-Ihsān 
dan menerapkan idea pendidikan holistik berasaskan al-Quran dan Sunnah 
melalui al-Minhāj al-Nabawī. 
 
 Dalam mengulas isu Palestin, ‘Abd al-Salām Yāsīn sering 
mengaitkannya dengan pedoman al-Quran dan Sunnah khususnya yang 
berkaitan dengan peristiwa-peristiwa akhir zaman. Ia adalah sebahagian 
daripada usahanya untuk mengaplikasikan prinsip-prinsip al-Quran dan 
Hadith dalam kehidupan seharian berdasarkan penelitian dan pemerhatian 
beliau sebagai seorang yang mahir dalam bahasa Arab berkebolehan dalam 
bahasa Perancis dan Inggeris. Walaupun sebahagian daripada pandangan 
beliau berkenaan maksud al-Quran boleh dipertikai dan dilihat berselisih 
dengan pandangan golongan yang lebih berautoriti, ia bukanlah satu 
pandangan yang terpencil dan tidak berasas. 
 
 Kajian ini akan mendedahkan ketokohan ‘Abd al-Salām Yāsīn, gagasan 
pemkiran beliau, pendirian beliau terhadap krisis Palestin dan takwilan beliau 
terhadap sebahagian nas dalam usaha membumikan prinsip al-Quran dan 
Sunnah dalam kehidupan. 
 
2. Ketokohan ‘Abd Al-Salām Yāsīn 
 
‘Abd al-Salām Yāsīn adalah sosok penting dan tidak asing lagi dalam gerakan 
reformasi Islam di bumi Maghribi khususnya dan Arfika Utara amnya. 
Kemunculan beliau dilihat sebagai kesinambungan gerakan reformis abad ke-
20 yang telah dipelopori oleh Jamāl al-Dīn al-Afghānī, Muḥammad ‘Abduh, 
Rashīd Ridhā, Muḥibb al-Dīn al-Khaṭīb dan lain-lain. Gerakan tersebut 
diteruskan oleh generasi selepas mereka yang diterajui oleh nama-nama 
besar seperti al-Ḥasan al-Bannā, al-Mawdūdī, Badī’ al-Zamān al-Nursī dan al-
Kāndihliwī. Mutakhir ini, arus pembaharuan tersebut diteruskan oleh tokoh-
tokoh besar seperti Muḥammad al-Ghazālī, Yūsuf al-Qaradāwī, Rashīd al-
Ghanūshī, Muḥammad Yāsīn dan juga ‘Abd al-Salām Yāsīn.1 
 

Dalam masa yang sama, beliau adalah pengasas Jamā‘at al-‘Adl wa al-
Iḥsān (Pertubuhan Keadilan dan Ihsan) yang ditubuhkan pada tahun 1983. Ia 
adalah sebuah organisasi yang membawa ideologi gerakan Islam (al-ḥarakat 
al-Islāmīyah) dan menjadikan medan pendidikan, dakwah dan politik sebagai 
wadah utamanya. Selain itu, ia juga dengan sedaya upaya berusaha bertindak 
sebagai platform alternatif kepada masyarakat setempat dalam memberi 

 
1 Muḥammad Aḥmad Bāsīdī, Al-Ma‘ālim Al-Kubrā Li Naẓarīyat Al-Minhāj Al-Nabawī (No city, 
n.d.), https://yassine.org/wp-content/uploads/2023/05/QuranConference.T1-337-387.pdf. 



363 | P a g e  
 

kefahaman yang holistik tentang Islam berasaskan Naẓarīyat al-Minhāj al-
Nabawī (NMN) atau Teori Metod Nabawi dengan menjadikan Rasulullah SAW 
sebagai teladan dalam aspek spritual dan tingkah laku. 
 
3. Gagasan Pemikiran ‘Abd Al-Salām Yāsīn Atau Teori Metod Nabawī 
 
Gagasan pemikiran ‘Abd al-Salām Yāsīn boleh dicerap melalui Teori Metod 
Nabawī (Naẓarīyat al-Manhaj al-Nabawī) dan Pertubuhan Keadilan dan Ihsan 
yang diasaskan beliau. Teori Metod Nabawī atau NMN sebagaimana yang 
dijelaskan dalam sebilangan karya beliau adalah satu usaha mereformasikan 
pemikiran Islam semasa (Iṣlāh al-Fikr al-Islāmī al-Mu‘āṣir). Ia adalah satu 
garis panduan bersumberkan al-Quran dan Sunnah yang merangkumi 
tanggungjawab utama setiap individu, komuniti dan umat Islam dan 
bagaiman ia dilaksanakan secara sistematik. Ia umpama Risālāt al-Ta‘līm yang 
diperkenalkan oleh al-Ḥasan al-Bannā sebagai panduan bagi anggota al-
Ikhwān al-Muslimūn di Mesir. Matlamat utamanya adalah untuk 
merealisasikan keadilan dan al-iḥsān. Keadilan yang dimaksudkan adalah 
yang merangkumi aspek politik, ekonomi dan sosial. Sementara al-Iḥsān pula 
bermaksud murāqabah dalam ibadah, hubungan baik dengan makhluk dan 
cermat dalam tindakan. Murāqabah dalam ibadah ialah seperti yang 
digambarkan dalam hadith Jibril AS2 iaitu beribadah seolah-olah 
menyaksikan Tuhan atau disaksikan oleh-Nya. Antara hal-hal yang tersenarai 
dalam objektif NMN ialah menyedarkan umat tentang kepentingan-
kepentingan yang sepatutnya menjadi milik mereka, bagaimana ia diperolehi, 
membenteras kezaliman dan golongan penindas serta mengembalikan 
semula ketuanan umat Islam.3 
 
4. Isu Palestin Dan Gagasan Pemikiran ‘Abd Al-Salām Yāsīn 
 
Isu Palestin adalah antara objektif utama gagasan pemikiran ‘Abd al-Salām 
Yāsīn yang diterjemahkan melalui NMN.4 Melalui Jamā‘at al-‘Adl wa al-Iḥsān, 
satu badan yang berperanan mengurus segala aktiviti dan usaha membantu 
Palestin telah ditubuhkan yang bernama Hai’at al-Nuṣrah (Biro Kebajikan 
Palestin). Selain itu, Jamā‘at al-‘Adl wa al-Iḥsān juga sering menganjurkan 
perhimpunan aman, seminar, karnival dan aktiviti-aktiviti massa bagi tujuan 
menyokong usaha pembebasan Palestin dan rakyat Palestin. 
  

 
2 Muslim Bin Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim (Beirut: Dār Iḥyā` al-Turāth al-ʿArabī, 1954), 1/28, nombor 
hadith: 8. 
3 Muḥammad Aḥmad Bāsīdī, Al-Ma‘ālim Al-Kubrā Li Naẓarīyat Al-Minhāj Al-Nabawī. 
4 Abd al-Ṣamad Fatḥī, “Al-Qaḍīyat Al-Filasṭīnīyah Fī Fikr Al-Imām Al-Mujaddid ‘Abd Al-Salām 
Yāsīn Rahimhu Allāh,” in Filasṭīn Fi Fikr Al-Imām ‘Abd Al-Salām Yāsīn, 6th ed. (No city: Imam 
Abdessalam Yassine Foundation, 2019), 9–24. 



364 | P a g e  
 

Dalam banyak karya beliau, isu Palestin tidak terlepas daripada 
menjadi wacana utama. Dalam hal ini, Yayasan al-Imām ‘Abd al-Salām Yāsīn 
telah menerbitkan sebuah buku yang menghimpunkan sebanyak 14 artikel 
yang bertemakan Palestin dalam pemikiran ‘Abd al-Salām Yāsīn. Ia berjaya 
menonjolkan pandangan dan idea beliau berkenaan Palestin dalam buku-
buku tulisan beliau dan sesi temu ramah yang dibuat sepanjang hayatnya. 
Kesemua idea tersebut adalah berpaksikan Teori Metod Nabawi yang 
diperkenalkan oleh beliau. Dalam perbahasan selanjutnya, penulis akan 
menjelaskan beberapa idea mengenai Palestin yang menggambarkan gagasan 
pemikian beliau. 
 
4.1 Pemilihan Istilah Dari Sumber Primer Islam 
 
‘Abd al-Salām Yāsīn dilihat antara tokoh yang cermat dalam pemilihan istilah. 
Menurut beliau, istilah akan membuahkan tindakan. Dalam masa yang sama, 
ia juga adalah terjemahan kepada ideologi dan refleksi matlamat sesuatu 
budaya. Jika sesuatu istilah yang mempunyai latar berlakang tertentu 
digunakan di luar konteksnya, ia mungkin menyebabkan sesuatu tindakan itu 
tersasar daripada matlamat asalnya.5 Dengan alasan tersebut, beliau telah 
mengetengahkan beberapa istilah alternatif yang dicedok dari sumber Islam 
yang tulin iaitu al-Quran dan Sunnah seperti “qawmah” bagi menggantikan 
istilah “thawrah” atau revolusi dan “minhāj” bagi menggantikan istilah 
“manhaj” atau metodologi. Dalam konteks Palestin, beliau dikatakan sangat 
menekankan penggunaan istilah “Baitul Maqdis” berbanding “al-Quds”. 
Menurut al-‘Uwaysī,6 penggunaan istilah Baitul Maqdis perlu diketengahkan 
berbanding istilah lain seperti “al-Quds” dan “Īliyā’ disebabkan hal-hal seperti 
berikut: 

1. Ia bersumberkan hadith. 
2. Ia menggambarkan sempadan yang telah ditetapkan oleh agama Islam 

sama seperti Makkah dan Madinah. 
3. Ia memiliki nilai sentimental dalam diri umat Islam. 

 
Penggunaan istilah Baitul Maqdis dilihat ketara dalam tulisan-tulisan 

‘Abd al-Salām Yāsīn berbanding istilah-istilah lain yang juga merujuk kepada 
Palestin. Antara karya beliau yang mengetengahkan istilah tersebut ialah al-

 
5 Abd al-Salām Yāsīn, Rijāl Al-Qawmah Wa Al-Iṣlāḥ (Beirut: Dār Lubnān, 2001), 8. 
6 Abd al-Fattāḥ al-‘Uwaysī, “Bayt Al-Maqdis Fī Fikr ‘abd Al-Salām Yāsīn,” in Filasṭīn Fi Fikr Al-
Imām ‘Abd Al-Salām Yāsīn, 6th ed. (No city: Imam Abdessalam Yassine Foundation, 2019), 41–
60. 



365 | P a g e  
 

Iḥsān,7 Imāmat al-Ummah.8 Sunnatullah,9 al-Qurān wa al-Nubūwah10 dan al-
Islām Ghadan.11 Sungguhpun tindakan ini kelihatan remeh tetapi ia memberi 
refleksi yang penting dalam pengamatan terhadap isu Palestin. 
 
4.2 Kedudukan Palestin Di Sisi Umat Islam 
 
Palestin adalah pertembung akidah, politik, ekonomi dan ideologi antara 
umat Islam dan seteru utamanya iaitu zionis.12 Bagi gerakan zionis, Palestin 
atau lebih tepat bukit ṣahyūn adalah lokasi kerajaan yang dijanjikan kepada 
kaum yahudi dan ia adalah permulaan kepada Israel Raya yang meliputi bumi 
Jordan, Syria, Iraq dan Mesir. Bagi umat Islam pula, kemenangan Islam di 
Palestin adalah sinonim dengan kembalinya era khilafah berasaskan panduan 
nabawī.13 Dalam hadith yang dilaporkan oleh Muslim daripada Abū Hurayrah 
RA, pertempuran antara kaum muslimin dan yahudi menjadi salah satu 
daripada tanda-tanda kiamat. Hadith Abū Hurayrah RA menggambarkan 
kaum muslimin akan memenangi pertempuran tersebut dan kaum yahudi 
tidak mampu melindungi diri mereka walaupun di sebalik pokok dan batu.14 
 

Masjid al-Aqṣā pula adalah kiblat pertama umat Islam dan masjid 
ketiga selepas Masjidil Haram dan Masjid Nabawi; beribadah di dalamnya 
berlipat kali ganda berbanding masjid-masjid lain di seluruh dunia. Ia juga 
pernah menjadi tempat Isrā’ Rasulullah SAW ke langit bagi mendapatkan 
perintah kewajipan solat lima waktu. Masjid al-Aqsa dan bumi sekitarnya 
yang dinamakan sebagai Baitul Maqdis adalah tempat yang disebut dalam al-
Quran sebagai tempat yang diberkati Allah SWT.15  
 
4.3 Semangat Pembaharuan Dalam Menilai Isu Palestin 
 
Sesetengah pihak membicarakan isu Palestin dari kaca mata perkauman dan 
sempadan geografi semata-mata. Hasilnya, Palestin hanyalah dilihat sebagai 

 
7 Abd al-Salām Yāsīn, Al-Iḥsān, 2nd ed. (Beirūt: Dār Lubnān li al-Ṭibā‘ah wa al-Nashr, 2018). 
8 Abd al-Salām Yāsīn, Imāmat Al-Ummah, 1st ed. (Beirūt: Dar Loubnan lil Tibaa Wal Nashr, 
2009). 
9 Abd al-Salām Yāsīn, Sunnat Allāh, 2nd ed. (Taṭwān: al-Khalīj al-‘Arabī, 2005). 
10 Abd al-Salām Yāsīn, Al-Qur’ān Wa Al-Nubūwah, 1st ed. (Beirūt: Dar Loubnan lil Tibaa Wal 
Nashr, 2010). 
11 Abd al-Salām Yāsīn, Al-Islām Ghadan, 2nd ed. (Istanbul: Dār Iqdām li al-Ṭibā‘ah wa al-Nashr, 
2022). 
12 Abd al-Ṣamad Fatḥī, “Al-Qaḍīyat Al-Filasṭīnīyah Fī Fikr Al-Imām Al-Mujaddid ‘Abd Al-Salām 
Yāsīn Rahimhu Allāh.”, 9-24. 
13 Abd al-Salām Yāsīn, Al-Islām Wa Al-Ḥadāthah, 3rd ed., vol. 11 (Istanbul: Dār Iqdām li al-
Ṭibā‘ah wa al-Nashr, 2023). 
14 Muslim Bin Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim (Beirut: Dār Iḥyā` al-Turāth al-ʿArabī, 1954), 4/2239, 
nombor hadith: 2922. 
15 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Al-Quds Qaḍīyat Kull Muslim (Cairo: Maktabat Wahbah, 1998), 3-6. 



366 | P a g e  
 

konflik antara dua bangsa iaitu arab dan yahudi atau isu masyarakat timur 
tengah yang juga disebut asia barat. Walhal, ia adalah isu umat Islam dan 
tanah air umat Islam. Menurut ‘Abd al-Salām Yāsīn, umat Islam pasti akan 
sentiasa optimis dengan masa depan gemilang Palestin jika isu tersebut 
dilihat dari perspektif al-Quran dan Sunnah serta dinilai berdasarkan 
pemahaman yang betul terhadap sejarah umat yang berpaksikan Sunnah 
kawnīyah.16 
  

Menurut al-Qaraḍāwī, sebab sebenar pertembungan antara umat 
Islam dan yahudi di Palestin adalah mereka merampas tanah milik umat Islam 
iaitu Palestin. Ia bukan disebabkan perbezaan etnik atau agama kerana 
masyarakat arab dan yahudi kedua-duanya daripada leluhur yang sama iaitu 
Sām dan agama yahudi lebih hampir dengan agama Islam berbanding 
kristian. Walau bagaimanapun, ia tidak bermakna pertembungan tersebut 
tiada dorong agama. Sebaliknya, semua pertempuran yang untuk 
mempertahankan hak, membenteras kezaliman dan menegakkan keadilan 
adalah pertempuran yang suci menurut Islam.17 
  

Adalah penting menilai krisis Palestin sebagai isu kemanusiaan 
sejagat. Perampasan tanah, pengeboman penempatan awam, pusat kesihatan 
dan pendidikan dan sekatan bantuan kemanusiaan adalah bentuk 
pelanggaran hak asasi manusia yang sangat jelas. Menurut ‘Abd al-Salām 
Yāsīn, umat Islam perlu mengangkat panji hak asasi manusia dan mengepalai 
misi-misi bantuan kemanusia. Mereka perlu bekerjasama dengan badan-
badan kemanusia antarabangsa meskipun berlainan agama dan tidak 
seharusnya memandang serong dan sangsi terhadap usaha dan bantuan yang 
disalurkan.18 
 
4.4 Punca Krisis Palestin 
 
Menurut ‘Abd al-Salām Yāsīn, krisis Palestin berpunca daripada tiga faktor 
berikut: 
 

1. Sokongan antarabangsa: 
 
Sebelum British yang pernah menjajah Palestin melepaskan wilayah tersebut, 
ia telah menyerahkannya kepada zionis kononnya sebagai menebus 
kesalahannya terhadap penindasan eropah ke atas bangsa yahudi. Rakyat 
Palestin yang sepatutnya merdeka daripada cengkaman penjajah eropah 
terpaksa berdepan dengan golongan pelampau yahudi yang mahu 

 
16 Abd al-Salām Yāsīn, Sunnat Allāh. 65-67. 
17 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Al-Quds Qaḍīyat Kull Muslim, 15-18. 
18 Abd al-Salām Yāsīn, Sunnat Allāh,317. 



367 | P a g e  
 

menubuhkan negara meraka di atas tanah Palestin dengan dokongan negara-
negara eropah.19 Amerika Syarikat pula telah menyokong penubuhan Israel 
sejak dari awal lagi berdasarkan tiga faktor iaitu: persamaan kepercayaan 
antara yahudi dan kiristian protestant yang dianuti oleh majoriti rakyatnya, 
kekayaan rantau arab dengan sumber petroleum dan kuasa lobi yahudi yang 
kuat di sebalik pentadbiran Amerika.20  
 

2. Pengkhianatan pemimpin dan masyarakat arab: 
 
Semangat juang yang menipis dan gaya hidup berfoya-foya dalam kalangan 
pemimpin arab menyebabkan kekalahan dalam perang antara arab dan Israel 
pada tahun 196721. Ia diparahkan lagi dengan sikap masyarakat arab bukan 
Muslim yang memihak kepada Israel atas dasar mereka semua adalah ahli 
kitab.22 
Menurut ‘Abd al-Salām Yāsīn, krisis kepimpinan di negara arab berlaku 
apabila golongan talam dua muka atau munafik menyelinap ke dalam tampok 
pemerintahan dan hal tersebut dibiarkan oleh rakyat tanpa sebarang 
tindakan. Oleh itu, sebagai langkah pemulihan, sistem pemerintahan umat 
haruslah berlandaskan syūrā dan tidak diberi ruang sama sekali kepada 
golongan munafik ini untuk memegang tampok pemerintahan. Jika 
dibiarkan, mereka pasti akan bersekongkol dengan musuh Islam.23 
 

3. Perancangan rapi kaum yahudi: 
 
Usaha penubuhan negara haram Israel telah bermula sejak tahun 1897 lagi 
dengan penubuhan Zionism, satu gerakan kebangsaan berasaskan etnik 
yahudi yang diasaskan oleh Theodor Harzl. Kemudian gerakan tersebut mula 
mendapat tempat dalam lanskap politik dan ekonomi Eropah sehingga 
berjaya berunding dengan pemimpin-pemimpin negara eropah bagi 
memperolehi wilayah atonomi bagi bangsa yahudi di Palestin.24 
 
4.5 Kemelut Dalaman Merencatkan Usaha Pembebasan Palestin 
 

 
19 Abd al-Salām Yāsīn, Tanwīr Al-Mu’mināt, 4th ed. (Labenon: Dar Loubnan lil Tibaa Wal 
Nashr, 2018), 2/77. 
20 Abd al-Salām Yāsīn, Al-Islām Wa Al-Ḥadāthah, 92-93. 
21 Abd al-Raḥīm khuṭūf, “Qaḍīyat Filasṭīnīyah Wa Ṣinā‘at Al-Wa‘Y,” in Filasṭīn Fī Fikr Al-Imām 
‘Abd Al-Salām Yāsīn, 6th ed. (No city: Imam Abdessalam Yassine Foundation, 2019), 119–28. 
22 Abd al-Salām Yāsīn, Al-Islām Wa Al-Qawmīyah Al-‘Ilmānīyah, 2nd ed. (Istanbul: Dār Iqdām 
li al-Ṭibā‘ah wa al-Nashr, 2023), 144-148. 
23 Jamā‘ī, “Al-Ṣābirūn Fī Ghazzah, Ḥiwār Ma‘ Al-Imām Al-Murshid ‘Abd Al-Salām Yāsīn 
Raḥimahu Allāh,” in Filasṭīn Fi Fikr Al-Imām ‘Abd Al-Salām Yāsīn, 6th ed. (No city: Imam 
Abdessalam Yassine Foundation, 2019), 177–79. 
24 Abd al-Salām Yāsīn, Sunnat Allāh, 107. 



368 | P a g e  
 

Selain faktor-faktor di atas, kemelut dalaman yang melanda diri umat Islam 
menjadi batu penghalang kepada usaha pembebasan semula Palesti daripada 
tangan Zionism. Dalam hal ini, ‘Abd al-Salām telah membuat perbandingan 
antara situasi umat Islam pada zaman Ṣalāḥ al-Dīn al-Ayyūbī yang disebut 
sebagai tokoh yang berjaya membebaskan Palestin daripada cengkaman 
tentera salib suatu ketika dahulu dan situasi umat Islam pada hari ini bagi 
tujuan mengenal pasti masalah sebenar di sebalik ketidakmampuan mereka 
membebaskan Palestin daripada cengkaman Zionism yang bersekongkol 
dengan pakatan salib moden. Menurut beliau, perpecahan umat Islam pada 
zaman Ṣalāḥ al-Dīn kalaupun wujud, hanyalah antara mazhab dalam Islam 
yang kesemuanya adalah alternatif melaksanakan Islam yang sebenar. 
Sementara perpecahan umat Islam hari ini adalah didorong oleh ideologi-
ideologi yang memisahkan Islam daripada penganutnya. Logiknya, adalah 
tidak sukar bagi Ṣalāh al-Dīn menyatukan umat selama mana kesemua 
mereka masih lagi bernaung di bawah panji Islam. Namun, menyatukan umat 
yang memiliki ideologi yang berbeza dan menyisihkan pendokongnya 
daripada ajaran Islam yang tulen seperti hari ini adalah satu tugas yang sukar. 
 

Satu ketika dahulu, fahaman eteism (ilḥād) adalah minoriti dalam 
masyarakat Islam. Namun, ia telah diarus perdanakan oleh tokoh-tokoh 
masyarakat dalam sebahagian negara umat Islam hari ini sehingga berjaya 
diserap sebagai silibus pengajian di sebahagian institusi pengajian. Tambahan 
pula, sebahagian pendokong fahaman tersebut dan ideologi-ideologi sealiran 
dengannya adalah dari kalangan bangsa arab yang beragama kristian dan 
memiliki pengaruh yang tersendiri dalam sebahagian negara Islam. Kesetiaan 
golongan ini kepada bangsa penjajah yang memiliki persamaan akidah 
meluaskan lagi skala perpecahan dalam kalangan umat Islam. 
 

Cabaran-cabaran semasa ini tidak boleh dihadapi melainkan dengan 
pemulihan dari akar umbi umat; bermula dengan dengan pembentukan 
individu muslim yang hanya menjadikan Allah SWT sebagai matlamat 
hidupnya, disusuli dengan pemulihan pada aspek-aspek lain seperti sosial, 
ekonomi dan politik.25 
 
4.6 Syarat Pembebasan Palestin 
 
Menurut ‘Abd al-Salām Yāsīn,26 pembebasan Palestin daripada cengkaman 
Zionis memerlukan lima syarat utama iaitu: 

1. Asas iman yang utuh. 
2. Asas politik yang stabil. 

 
25 Abd al-Salām Yāsīn, Al-Islām Wa Al-Qawmīyah Al-‘Ilmānīyah, 2nd ed. (Istanbul: Dār Iqdām 
li al-Ṭibā‘ah wa al-Nashr, 2023), 123-132. 
26 Abd al-Salām Yāsīn, Al-Islām Wa Al-Ḥadāthah. 98 



369 | P a g e  
 

3. Asas sosial yang yang kuat. 
4. Daya juang yang tinggi. 
5. Menguasai semua bidang pengetahuan dan teknologi. 

 
Syarat-syarat tersebut adalah berdasarkan penelitian beliau terhadap 
maksud ayat ke-5 surah al-Isrā’ dan ayat ke-11 surah al-Ra‘d. Menurut beliau, 
ayat ke-5 surah al-Isrā’ membicarakan secara langsung berkenaan dua ciri-
ciri golongan yang berjaya membendung kerosakan Banī Isrā’īl iaitu beriman 
dan memiliki keupayaan. Persiapan membebaskan Palestin bukan hanya 
tertumpu kepada latihan dan operasi ketenteraan semata-mata, tetapi 
haruslah ke arah membina negara al-Quran yang berlandaskan 
kecemerlangan dalam segenap bidang kehidupan, yang menguasai segala 
teknologi modern. Ia diungkapkan sebagai al-I‘dād al-Muta’annī (persiapan 
secara cermat dan tidak gopoh). 
 
4.7 Isu Palestin Dari Perspektif Sunnatullah (Hukum Alam) 
 
Sunnatullah ialah peraturan-peraturan yang bersifat umum dan tetap 
bagaimana Allah SWT mengurus manusia berdasarkan tindakan dan 
pendirian mereka terhadap ajaran-Nya dan akibat yang menyusul tindakan 
tersebut sama ada di dunia atau akhirat. Ia juga sering disebut hukum alam 
atau lumrah alam. Paksi utama bagi sunnatullah ialah Qānūn al-Sababīyah 
atau disebut hukum sebab dan akibat. Satu-satunya sumber primer bagi 
mengetahui peraturan tersebut adalah al-Quran dan Sunnah.27 Catatan 
sejarah manusia, kebangkitan dan kejatuhan sesebuah tamadun adalah 
contoh nyata bagi peraturan-peraturan alam yang dinyatakan dalam al-
Quran. Salah satu daripada sunnatullah ialah Qānūn al-Tadāfu‘ iaitu 
peraturan alam berkaitan pertembungan antara kebenaran dan kebatilan. 
Situasi di bumi Palestin pada masa lalu, kini dan akan datang adalah contoh 
nyata bagi Qānūn al-Tadāfu‘. Ia adalah gambaran pertembungan antara 
kebenaran dan kebatilan atau antara Islam dan jahiliyah. Pertempuran di 
Palestin, Lubnan dan sebelumnya di Afghanistan adalah sebahagian daripada 
peta besar sunnatullah geografi janji Allah.28 
  

Dalam pertembungan antara kebenaran dan kebatilan, kemenangan 
akan berpihak kepada yang benar meskipun ia lambat dikecapi atau mungkin 
diawali dengan kekalahan demi kekalahan. Ayat-ayat yang memaparkan 
kisah para nabi terdahulu dan sirah Nabi SAW mengesahkan hukum ini.29 

 
27 Abd al-karīm Zaydān, Al-Sunan Al-Ilāhīyah Fī Al-Umam Wa Al-Jamā‘āt Wa Al-Afrād Fī Al-
Sharī‘at Al-Islāmīyah, 1st ed. (Beirūt: Mu’assasat al-Risālah, 1993), 15. 
28 Abd al-Salām Yāsīn, Sunnat Allāh, 2nd ed. (Taṭwān: al-Khalīj al-‘Arabī, 2005), 156. 
29 Ahmed Abedalqader Hasan Qatanany, “The Depiction of the Followers of Tyrants in the 
Qur’anic Narratives: The Soldiers of Pharaoh as a Case Study,” Journal of Maʿālim Al-Qurʾān 



370 | P a g e  
 

Menurut ‘Abd al-Karīm Zaydān,30 kemenangan hanya akan diperolehi apabila 
pihak yang benar memenuhi kriteria-kriteria berikut: 

1. Beriman. 
2. Bertakwa. 
3. Memenangkan Islam. 
4. Berjihad dan membina kekuatan. 
5. Bersabar, teguh pendirian dan bersiap siaga sepanjang masa. 
6. Mengingati Allah SWT. 
7. Berwaspada. 

 
Selain itu, terdapat dua faktor yang membantutkan kemenangan iaitu: 

1. Persengketaan dalaman. 
2. Terpedaya dengan kekuatan sendiri dan menunjuk-nunjukkan 

kehebatan. 
 

Di atas dasar kepercayaan bahawa kemenangan akan berpihak kepada 
golongan yang benar, ‘Abd al-Salām Yāsīn menegaskan krisis Palestin pasti 
berkesudahan dengan kemenangan di pihak umat Islam. Walau 
bagaimanapun, mereka harus terlebih dahulu memenuhi syarat-syarat 
kemenangan sebagaimana yang dijelaskan dalam al-Quran dan hadith.31 
  

Menurut ‘Abd al-Salām Yāsīn, penubuhan negara haram Israel adalah 
hasil perancangan yang rapi, gerakan yang tersusun dan konsisten selain 
didorong oleh kepercayaan ajaran Taurat. Hal tersebut menguatkan lagi 
kepercayaan muslim bahawa kebangkitan dan kejatuhan sesebuah tamadun 
adalah berpaksikan sunnatullah (hukum alam yang ditentukan oleh Allah 
SWT).32 Pertikaian terhadap kepetingan menyebabkan golongan yang 
berkuasa sentiasa mencipta tipu daya dan melakukan perancangan bagi 
menekan golongan yang lemah. Walau bagaimanapun, akibat buruk tipu daya 
tersebut akan kembali kepada golongan penindas sesuai dengan sunnatullah 
jika golongan yang tertindas memenuhi syarat-syarat yang ditetapkan Allah 
SWT iaitu beriman dan melakukan perubahan dari dalam diri mereka 
sendiri.33  
  

 
Wa Al-Sunnah 21, no. 1 (2025): 25–40, 
https://doi.org/https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i1.515. 
30 ‘Abd al-Karīm Zaydān, Al-Sunan Al-Ilāhīyah Fī Al-Umam Wa Al-Jamā‘āt Wa Al-Afrād Fī Al-
Sharī‘at Al-Islāmīyah, 1st ed. (Beirūt: Mu’assasat al-Risālah, 1993), 54-78. 
31 Abd al-Salām Yāsīn, Sunnat Allāh, 2nd ed. (Taṭwān: al-Khalīj al-‘Arabī, 2005), 149, 327. 
32 Majdī Muḥammad Quwaydir, “Al-Manẓūr Al-Sunanī Li Al-Qaḍīyat Al-Filasṭīnīyah ‘Ind Al-
Imām ‘Abd Al-Salām Yāsīn,” in Filasṭīn Fi Fikr Al-Imām ‘Abd Al-Salām Yāsīn, 6th ed. (No city: 
Imam Abdessalam Yassine Foundation, 2019), 76. 
33 Abd al-Salām Yāsīn, Sunnat Allāh, 2nd ed. (Taṭwān: al-Khalīj al-‘Arabī, 2005), 235. 



371 | P a g e  
 

Tujuan Al-Quran menjelaskan secara terperinci watak dan perangai 
kaum yahudi agar umat Islam bijak dalam berurusan dengan mereka. 
Mengenali hati budi musuh adalah permulaan kemenangan ke atasnya. 
Pandangan beliau ini dilihat senada dengan pandangan beberapa tokoh Islam 
yang lain. sebagai contoh, menurut Yūsuf al-Qaraḍāwī, umat Islam tidak 
benar-benar mengamati titik kekuatan dan kelemahan yahudi yang 
menyebabkan mereka tidak mampu menghadapi golongan penindas tersebut 
dengan sebaiknya. Sedangkan umat Islam memiliki sumber yang memadai 
untuk menganalisis sikap kaum yahudi daripada al-Quran, kitab suci kaum 
yahudi (Taurat dan Talmud), catatan sejarah, tulisan tokoh-tokoh semasa 
termasuk dalam kalangan yahudi sendiri dan realiti semasa.34 
 
4.8 Takwilan Yang Memerlukan Penelitian 
 
Walau bagaimanapun, terdapat beberapa takwilan ‘Abd al-Salām Yāsīn yang 
memerlukan penilaian semula seperti pandangan beliau terhadap ayat ke-7 
surah al-Isrā’. Menurut ‘Abd al-Salām Yāsīn, ayat ke-6 dan 7 surah al-Isrā’ 
adalah merujuk kepada situasi yahudi hari ini yang memiliki jaringan 
ekonomi kuasa pelobi terbesar di dunia. Bukan sekadar itu sahaja, mereka 
juga secara sistematik dan halus telah menjajah negara kuasa besar dunia hari 
ini iaitu Amerika Syarikat. Sementara hadith yang direkodkan oleh Imam 
Muslim daripada Abū Hurayrah RA mengenai kemenangan kaum muslimin ke 
atas yahudi pada akhir zaman kelak adalah tafsiran kepada ayat ke-7 surah al-
Isrā’. Ia menggambarkan pengakhiran kekuasaan yahudi di tengah-tengah 
lembah suci mereka sendiri iaitu Baitul Maqdis. 
  

Pandangan yang hampir sama pernah disandarkan beberapa sarjana 
kontemporari. ‘Abd al-Salām Yāsīn. Al-Sha‘rawī dan ‘Abd al-Mu‘izz ‘Abd al-
Sattār berpandangan, kemusnahan pertama yang dimaksudkan dalam ayat 
ke-4 surah al-Isrā’ ialah pengkhianatan Bani Qaynuqā‘, Bani al-Nadhīr, Bani 
Qurayẓah dan yahudi kota Khaybar. Sementara hamba Allah yang 
dimaksudkan dalam ayat ke-5 surah yang sama adalah Nabi SAW dan para 
sahabat yang berjaya mengalahkan dan menghalau mereka keluar daripada 
kota Madinah. Kemusnahan kedua yang dimaksudkan dalam ayat ke-7 pula 
ialah apa yang dilakukan oleh kaum yahudi dan zionis pada hari ini. 
Sementara golongan yang akan mengalahkan mereka adalah kaum muslimin 
pada akhir zaman kelak.35 
  

Pandangan di atas bertentangan dengan pandangan seluruh ahli tafsir 
terdahulu. Kenyataan mereka semuanya menunjukkan kedua-kedua 

 
34 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Al-Quds Qaḍīyat Kull Muslim. 35-41 
35 Muḥammad Sayyid Ṭanṭāwī, Banū Isrā’īl Fī Al-Qur’ān Wa Al-Sunnah, 2nd ed. (Cairo: Dār al-
Shurūq, 2000) 673-678. 



372 | P a g e  
 

kerosakan yang dilakukan oleh Bani Isrā’īl telah berlaku sebelum kedatangan 
Islam lagi tetapi wujud perselisihan dalam menentukan peristiwa yang 
dimaksudkan oleh al-Quran secara tepat. Menurut Muḥammad Sayyid 
Ṭantāwī, ia merujuk kepada kerosakan yang dilakukan oleh Banī Isrā’īl 
sebelum mereka dikalahkan oleh Jālūt dan sebelum mereka dikalahkan buat 
kali yang kedua oleh Titus, pangliman tentera Rom.36 Sebagai menolak 
andaian yang dipegang oleh ‘Abd al-Mu‘izz ‘Abd al-Sattār dan yang 
sependapat dengannya, al-Qaraḍāwī telah menyenaraikan beberap hujah 
seperti berikut: 

1. Al-Kitāb yang dinyatakan dalam ayat ke-4 surah al-Isrā’ adalah 
merujuk kepada Tawrāh yang menjelaskan kedua-dua peristiwa 
tersebut telahpun berlaku. 

2. Yahudi yang mendiami Madinah pada zaman Nabi SAW hanyalah 
sebahagian kecil sahaja daripada populasi yahudi yang bertebaran di 
seluruh dunia selepas pembantaian tentera Rom ke atas kerajaan 
mereka. 

3. Rasulullah SAW dan para sahabat tidak pernah menjarah bumi kaum 
yahudi sebagaimana yang dinyatakan dalam ayat ke-5 surah al-Isrā’. 
Mereka hanya mengembalikan tanah air bangsa arab iaitu Madinah 
yang diambil oleh kaum yahudi. 

4. Perkataan (عبادا لنا) yang membawa maksud hamba-hamba kami tidak 
semestinya terhad kepada golongan yang baik. Ia juga bermaksud 
golongan yang jahat dan tidak baik seperti yang dinyatakan dalam 
ayat ke-17 surah al-Furqān dan ayat ke-53 surah al-Zumar. 

5. Ayat ke-6 surah al-Isrā’ bertujuan memperihalkan nikmat dan rahmat 
Allah SWT yang dilimpahkan kepada Bani Isrā’īl. Ia tidak mungkin 
berlaku dengan membenarkan mereka menindas kaum muslimin 
pada hari ini. 

6. Allah SWT mengembalikan kekuasaan kepada Bani Isrā’īl disebabkan 
mereka kembali taat kepada perintah Allah SWT dan berbuat 
kebaikan. 

7. Golongan yang dinyatakan dalam ayat ke-7 surah al-Isrā’ dilihat tidak 
sepadan sifatnya dengan kaum muslimin disebabkan kaum muslimin 
sejak zaman para sahabat RA tidak pernah memasuki rumah ibadat 
kaum yahudi secara kekerasan sebagaimana yang digambarkan dalam 
ayat tersebut. Ia dilihat sepadan dengan cara tentera Babilon dan Rom 
semasa menjarah kota Palestin. 

8. Seluruh ahli tafsir terdahulu sepakat mengatakan, kedua-dua 
peristiwa yang dinyatakan dalam ayat ke-4 hingga 7 surah al-Isrā’ 
telah pun berlaku. Ia memberi impak yang sangat besar kepada nasib 
Bani Isrā’īl selepas itu. Jika dua peristiwa besar tersebut tidak diambil 
kira dalam penafsiran ayat yang berkaitan, seolah-olah al-Quran tidak 

 
36 Muḥammad Sayyid Ṭanṭāwī. 



373 | P a g e  
 

mengendahkan hal-hal yang penting dalam lipatan sejarah yang 
memberi kesan yang signifikan terhadap perkembangan agama dan 
sosial dan hal tersebut amatlah tidak bertetapatan dengan prinsip al-
Quran.37  

 
5. Kesimpulan 
 
Isu Palestin menejadi perhatian utama golongan reformis Islam sejak zaman 
berzaman dan antara mereka ialah ‘Abd al-Salām Yāsīn. Beliau telah 
merangka satu gagasan pemikiran yang disebut sebagai Naẓarīyat al-Minhāj 
al-Nabawī (Teori Metod Nabawi). Ia adalah satu panduan berpandukan al-
Quran dan Sunnah bagi mereformasikan pemikiran Islam semasa. Antara 
matlamat utamanya ialah menyedarkan umat Islam tentang hak-hak mereka, 
bagaimana ia diperolehi, membentaras ketidakadilan dan mengangkat 
martabat umat Islam di persada dunia. Pembebasan Palestin dan pembelaan 
rakyat adalah satu daripada fokus utama beliau. Hal ini dapat dilihat melalui 
sebilangan karya beliau seperti Sunnatullah, al-Islām wa al-Ḥadāthah, al-
Islam wa al-Qawmīyah al-‘Ilmānīyah, Rijāl al-Qawmah wa al-Iṣlāḥ dan al-
Minhāj al-Nabawīyah Tarbīyatan wa Tanẓīman wa Zaḥfan. Isu-isu seperti 
pendirian umat terhadap kemelut Palestin, punca kemelut, krisis  Palestin 
dari perspektif sunnatullah dan syarat pembebasan Palestin adalah topik 
yang diulas oleh beliau dengan berpedomankan al-Quran dan hadith Nabi 
SAW. Kemahiran beliau dalam bahasa Arab, pengetahuan yang memadai 
terhadap sumber-sumber ilmu Islam selain penguasaan dalam bahasa asing 
membolehkan beliau melihat isu Palestin dari perspektif yang pelbagai. 
Dalam masa yang sama ia membuktikan wujud kesinambungan gagasan 
pemikiran antara beliau dan tokoh-tokoh reformis dan aktivis Islam 
sepanjang zaman. 
  

 
37 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Al-Quds Qaḍīyat Kull Muslim, 18-20. 



374 | P a g e  
 

Bibliography 
 

‘Abd al-Karīm Zaydān. Al-Sunan Al-Ilāhīyah Fī Al-Umam Wa Al-Jamā‘āt Wa Al-
Afrād Fī Al-Sharī‘at Al-Islāmīyah. 1st ed. Beirūt: Mu’assasat al-Risālah, 
1993. 

Abd al-Fattāḥ al-‘Uwaysī. “Bayt Al-Maqdis Fī Fikr ‘abd Al-Salām Yāsīn.” In 
Filasṭīn Fi Fikr Al-Imām ‘Abd Al-Salām Yāsīn, 6th ed., 41–60. No city: 
Imam Abdessalam Yassine Foundation, 2019. 

Abd al-karīm Zaydān. Al-Sunan Al-Ilāhīyah Fī Al-Umam Wa Al-Jamā‘āt Wa Al-
Afrād Fī Al-Sharī‘at Al-Islāmīyah. 1st ed. Beirūt: Mu’assasat al-Risālah, 
1993. 

Abd al-Raḥīm khuṭūf. “Qaḍīyat Filasṭīnīyah Wa Ṣinā‘at Al-Wa‘Y.” In Filasṭīn Fī 
Fikr Al-Imām ‘Abd Al-Salām Yāsīn, 6th ed., 119–28. No city: Imam 
Abdessalam Yassine Foundation, 2019. 

Abd al-Salām Yāsīn. Al-Iḥsān. 2nd ed. Beirūt: Dār Lubnān li al-Ṭibā‘ah wa al-
Nashr, 2018. 

———. Al-Islām Ghadan. 2nd ed. Istanbul: Dār Iqdām li al-Ṭibā‘ah wa al-Nashr, 
2022. 

———. Al-Islām Wa Al-Ḥadāthah. 3rd ed. Vol. 11. Istanbul: Dār Iqdām li al-
Ṭibā‘ah wa al-Nashr, 2023. 

———. Al-Islām Wa Al-Qawmīyah Al-‘Ilmānīyah. 2nd ed. Istanbul: Dār Iqdām li 
al-Ṭibā‘ah wa al-Nashr, 2023. 

———. Al-Qur’ān Wa Al-Nubūwah. 1st ed. Beirūt: Dar Loubnan lil Tibaa Wal 
Nashr, 2010. 

———. Imāmat Al-Ummah. 1st ed. Beirūt: Dar Loubnan lil Tibaa Wal Nashr, 
2009. 

———. Rijāl Al-Qawmah Wa Al-Iṣlāḥ. Beirut: Dār Lubnān, 2001. 
———. Sunnat Allāh. 2nd ed. Taṭwān: al-Khalīj al-‘Arabī, 2005. 
———. Tanwīr Al-Mu’mināt. 4th ed. Labenon: Dar Loubnan lil Tibaa Wal Nashr, 

2018. 
Abd al-Ṣamad Fatḥī. “Al-Qaḍīyat Al-Filasṭīnīyah Fī Fikr Al-Imām Al-Mujaddid 

‘Abd Al-Salām Yāsīn Rahimhu Allāh.” In Filasṭīn Fi Fikr Al-Imām ‘Abd 
Al-Salām Yāsīn, 6th ed., 9–24. No city: Imam Abdessalam Yassine 
Foundation, 2019. 

Ḥajjāj, Muslim Bin. Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār Iḥyā` al-Turāth al-ʿArabī, 1954. 
Jamā‘ī. “Al-Ṣābirūn Fī Ghazzah, Ḥiwār Ma‘ Al-Imām Al-Murshid ‘Abd Al-Salām 

Yāsīn Raḥimahu Allāh.” In Filasṭīn Fi Fikr Al-Imām ‘Abd Al-Salām 
Yāsīn, 6th ed., 177–79. No city: Imam Abdessalam Yassine Foundation, 
2019. 

Majdī Muḥammad Quwaydir. “Al-Manẓūr Al-Sunanī Li Al-Qaḍīyat Al-
Filasṭīnīyah ‘Ind Al-Imām ‘Abd Al-Salām Yāsīn.” In Filasṭīn Fi Fikr Al-
Imām ‘Abd Al-Salām Yāsīn, 6th ed., 76. No city: Imam Abdessalam 
Yassine Foundation, 2019. 



375 | P a g e  
 

Muḥammad Aḥmad Bāsīdī. Al-Ma‘ālim Al-Kubrā Li Naẓarīyat Al-Minhāj Al-
Nabawī. No city, n.d. https://yassine.org/wp-
content/uploads/2023/05/QuranConference.T1-337-387.pdf. 

Muḥammad Sayyid Ṭanṭāwī. Banū Isrā’īl Fī Al-Qur’ān Wa Al-Sunnah. 2nd ed. 
Cairo: Dār al-Shurūq, 2000. 

Qatanany, Ahmed Abedalqader Hasan. “The Depiction of the Followers of 
Tyrants in the Qur’anic Narratives: The Soldiers of Pharaoh as a Case 
Study.” Journal of Maʿālim Al-Qurʾān Wa Al-Sunnah 21, no. 1 (2025): 
25–40. https://doi.org/https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i1.515. 

Yūsuf al-Qaraḍāwī. Al-Quds Qaḍīyat Kull Muslim. Cairo: Maktabat Wahbah, 
1998. 

 


