
 

 
 
Journal of Maʿālim al-Qurʾān wa al-Sunnah 
Volume 21 No. 2 (2025) 
ISSN: 1823-4356 | e-ISSN: 2637-0328 
Homepage: https://jmqs.usim.edu.my/ 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 

Title : Hypothetical Interpretive Questions in al-
Qāsimī’s Maḥāsin al-Taʾwīl: An Analytical 
Study of Volumes Two and Three 

 
Author (s) 

 
: 

 
Hayat Ahmad Mansour and Mahdi Kais Abdualkarim Al-
Janabi 
 

Affiliation (s) : University of Sharjah, United Arab Emirates 
 

DOI : https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.565  
 

History : Received: November 11, 2025; Revised: November 25, 2025; 
Accepted: December 06, 2025; Published: December 30, 2025. 
 

Citation : Ahmad Mansour, H., & Kais Abdualkarim Al-Janabi, M. 
التساؤلات التفسيرية عند القاسمي في تفسيره محاسن التأويل: دراسة  .(2025)

والثالث الثاني  الجزءين  في   Hypothetical Interpretive :تحليلية 
Questions in al-Qāsimī’s Maḥāsin al-Taʾwīl: An Analytical 
Study of Volumes Two and Three. Maʿālim Al-Qurʾān Wa Al-
Sunnah, 21(2), 49–85. 
https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.565  
 

Copyright : © The Authors 
 

Licensing : This article is open access and is distributed 
under the terms of Creative Commons 
Attribution 4.0 International License 

 
Conflict of Interest : Author(s) declared no conflict of interest 

 

https://jmqs.usim.edu.my/index.php/jmqs/issue/view/31
https://jmqs.usim.edu.my/
https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.565
https://doi.org/10.33102/jmqs.v21i2.565
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | P a g e  
 

  دراسة : التأويل محاسن  تفسيره  في  القاسمي عند التفسيرية  التساؤلات
والثالث الثان  الجزءين  في تحليلية    

Hypothetical Interpretive Questions in Al-Qasimi’s Mahasin al-
Ta’wil: An Analytical Study of the Second and Third Volumes 

 
Hayat Ahmad Mansour* 

Mahdi Kais Abdualkarim Al-Janabi 
College of Sharia and Islamic Studies 

University of Sharjah, United Arab Emirates 
 

 لخص الم
  الدين   جمال   محمد  العلامة   أوردها  الت   التفسيرية  للتساؤلات   تحليلية  دراسة  البحث   هذا   يتناول
 اختيار  وقع   وقد .  الكريم  القرآن   من  والثالث   الثاني  الجزءين"  التأويل  محاسن "  تفسيره  ف   القاسمي 
  عشر   الرابع   القرن  ف  القاسمي  تبوأها  الت  المرموقة  العلمية  للمكانة  نظرا    التفسير   هذا  على   الباحثَيْ 
 البحث   اعتمد. علمية  بدقة  ومعالجتها   التفسيرية  الإشكالات   طرح   ف   المتميزة   ولمنهجيته  الهجري،

 البقرة،  سورة  ف  تساؤلي   برصد  الباحثان   قام  إذ  المقارن،   والتحليلي  الاستقرائي  المنهجي  على
 من   غيره   بآراء  القاسمي   أجوبة  ومقارنة  مضامينها،  وتحليل  عمران،  آل   سورة  ف  تساؤلات  وأربع 

 إيضاح  إل   تساؤلاته  خلال  من  سعى  القاسمي  أن  الدراسة  كشفت.  بينها  الترجيح  مع   المفسرين،
 ترجيح  دون  المحتملة   المعاني  بإيراد  منهجه  تميز  كما.  القرآنية  الجمل  بي  الاتصال  وجه  وإبراز  المشكل

 طرحه  أسباب  تنوعت .  تساؤلاته  أغلب  ف"  قيل  فإن "  صيغة  واستخدامه   المواضع،  بعض  ف
 .وبيانية ونحوية  لغوية  أسباب بي  للتساؤلات 

 
 .التأويل  محاسن   القاسمي،   التفسيرية،  التساؤلات :الكلمات المفتاحية

 
 

 
*Correspondence concerning this article should be addressed to Hayat Ahmad Mansour, 
University of Sharjah at U21103793@sharjah.ac.ae 



51 | P a g e  
 

 
Abstract 

 
This study offers an analytical examination of the hypothetical exegetical 
questions posed by Muḥammad Jamāl al-Dīn al-Qāsimī in his tafsīr Maḥāsin 
al-Taʾwīl, focusing on his commentary in volumes two and three. This tafsīr 
was selected due to al-Qāsimī’s prominent scholarly standing in the 
fourteenth century AH and his distinctive methodological commitment to 
addressing interpretive problems with careful, disciplined reasoning. The 
study employs inductive and analytical–comparative approaches. It identifies 
two instances of hypothetical questioning in Sūrat al-Baqarah and four in 
Sūrat Āl ʿImrān, analyses their content and argumentative structure, and 
compares al-Qāsimī’s responses with those of other exegetes, offering 
justified preferences where appropriate. The findings indicate that al-Qāsimī 
deploys hypothetical questions to resolve interpretive ambiguities and to 
foreground coherence and interconnection among Qurʾānic statements. His 
method is characterized by the presentation of multiple interpretive 
possibilities—at times without explicit adjudication—and by frequent 
recourse to the formula “If it is said …” (fa-in qīla). The motivations for these 
questions vary, encompassing linguistic, grammatical, and rhetorical 
considerations. 
 
Keywords: Exegetical Questions, Jamāl al-Dīn al-Qāsimī, Maḥāsin al-Taʾwīl 

 
  المقدمة

الحمد لله الذي أنزل كتابه هدى ونور ا، وأمر بتدبرّ آياته والعمل بأحكامه، والصلاة والسلام على 
 نبينا محمد، المبعوث رحمة للعالمي، وعلى آله وصحبه أجمعي، ومن تبعهم بإحسان إل يوم الدين. 

به يفُهم كلام الله تعال، : أما بعد  فإن علم التفسير من أشرف العلوم الإسلامية، إذ 
ببيان القرآن كما قال الله تعال:   صلى الله عليه وسلموتُستنبط منه الأحكام والمعاني والمقاصد. وقد تشرّف النبي 

َ للِنَّاسِ مَا نُ زّلَِ إلِيَۡهِمۡ وَلعََلَّهُمۡ    لذكِّۡرَ ٱوَأنَزلَۡنَآ إلِيَۡكَ  ﴿ ، فبلّغ وأوضح، وعلّم أصحابه   ( 1)﴾ يَ تَ فَكَّرُونَ لتُِ بَيِّ
 .معاني الآيات، فسرى نور البيان إل من بعدهم من التابعي ومن تبعهم بإحسان 

تطوّر علم التفسير وتنوعّ مناهجه وأساليبه لدى العلماء، برز أسلوب خاص ف   ومع
بيان المعاني ودفع الإشكالات، وهو أسلوب السؤال والجواب الافتراضي، الذي يعُبََّّ عنه بصيغ 

 
 .44:16آن الكريم. سورة النحل القر  1
 



52 | P a g e  
 

مثل: "فإن قيل... قلتُ"، وقد استخدمه عدد من المفسرين لتعميق الفهم وتقريب المعنى. ومن 
ه ( 1332هذا الأسلوب ف العصر الحديث: الشيخ جمال الدين القاسمي )ت    فأبرز من وظّ 

ف تفسيره الموسوم ب  "محاسن التأويل"، حيث أكثر من طرح التساؤلات والإجابة عنها بأسلوب 
 .علمي رصي
على عدد من التساؤلات   – نحن الباحثي    –هنا جاءت هذه الدراسة، حيث وقفنا    ومن

، وهي تساؤلات تتصل للجزءين الثاني والثالث ف القرآن الكريم الت أوردها القاسمي ف تفسيره  
ومعالجتها،   عرضها  ف  منهجه  وبيان  تحليلها،  إل  سعينا  وقد  وتربوية.  ولغوية  عقدية  بجوانب 

للكشف عن أثر هذا الأسلوب ف إيضاح المعنى القرآني   رين؛ومقارنتها بما ورد عند غيره من المفس
 .وتعميق دلالته

 
 مشكلة الدراسة 

 تتمحور مشكلة الدراسة حول الأسئلة الآتية: 

القاسمي ف تفسيره   .1 أوردها  الت  التفسيرية  التساؤلات  طبيعة  والثالث ف ما  الثاني  للجزءين 
 وما تصنيفاتها من حيث الموضوع؟  القرآن الكريم؟

 ما الصيغ اللغوية والأساليب البلاغية الت اعتمدها القاسمي ف طرح تلك التساؤلات؟ .2
 ما المنهج الذي اتبعه القاسمي ف الإجابة عن هذه التساؤلات؟ وما أبرز خصائصه العلمية؟ .3
التساؤلات والإجابة عنها،   .4 القاسمي ف طرح  التمايز بي منهج  المفسرين   ومناهجما أوجه 

 لآخرين الذين اعتمدوا الأسلوب التساؤلي؟ ا
 ما مدى توافق إجابات القاسمي مع أقوال العلماء، وما وجه الترجيح فيها عند الاختلاف؟  .5
 

 أهداف الدراسة

 تهدف هذه الدراسة إلى: 



53 | P a g e  
 

تفسيره للجزءين الثاني والثالث ف القرآن رصد التساؤلات التفسيرية الت أوردها القاسمي ف   .1
 ، وتصنيفها تصنيف ا موضوعي ا. الكريم 

 تحليل الصيغ اللغوية والأساليب البلاغية الت استخدمها القاسمي ف عرض تلك التساؤلات.  .2
الكشف عن المنهج الذي اتبعه القاسمي ف الإجابة عن تلك التساؤلات، وبيان خصائصه  .3

 العلمية. 
ذاته ف طرح  .4 الأسلوب  استخدموا  الذين  المفسرين  بمناهج غيره من  القاسمي  مقارنة منهج 

 التساؤلات التفسيرية.
تقويم إجابات القاسمي عن تلك التساؤلات ف ضوء أقوال العلماء، وبيان الراجح منها عند  .5

  الاختلاف.
 

 أهمية الدراسة 

 :تنبع أهمية هذه الدراسة مما يأتي
البحث  .1 من  الكاف  حظها  تنل  لم  الت  التفسيرية  التساؤلات  ظاهرة  على  الضوء  تسليط 

 .والدراسة، رغم أثرها البارز ف توضيح المعاني القرآنية
والإجابة عنها  .2 التفسيرية  التساؤلات  القاسمي ف طرح  اعتمدها  الت  العلمية  المنهجية  إبراز 

 .بأسلوب علمي متي
تقديم قراءة تحليلية لتفسير محاسن التأويل من زاوية جديدة، تُظهر جوانب لم تتُناول سابق ا  .3

 .ف الدراسات التفسيرية
الإشكالات  .4 معالجة  ف  القاسمي  عند  والجدلي  الحواري  الأسلوب  خصائص  عن  الكشف 

 .والتساؤلات الواردة ف النص القرآني
أرضية  .5 وتوفير  المعاصرة،  التفسيرية  الدراسات  مجال  ف  قائمة  بحثية  فجوة  سدّ  ف  الإسهام 

 منهجية لبحوث لاحقة تعُنى بالجانب الجدلي والحواري ف كتب التفسير. 
 
 الدراسات السابقة 



54 | P a g e  
 

وأساليب   جهة،  من  القاسمي  تفسير  تناولت  الت  الدراسات  التفسيرية  تنوعت  التساؤلات 
  كتب التفسير من جهة أخرى، ويمكن تقسيمها إل محورين رئيسي: )الفنقلات( ف

  (: الفنقلةالتساؤلات التفسيرية )أولاً: دراسات تناولت أسلوب  
، نزار عطا الله، فنقلات الزمخشري البلاغية ف سورة يوسف عليه السلام: دراسة تفسيرية .1

الشريف،   المصحف  لطباعة  فهد  الملك  الزمخشري 2013مجمع  فنقلات  الباحث  فيه  رصد   .
 البلاغية ف سورة يوسف وقام بتحليلها واسقاط تلك الفنقلات على ما استقر عليه الاصطلاح.

، خلود العبدلي، مجلة العلوم سورة الفاتحة  على فنقلات المفسرين: دراسة نظرية وتطبيقية   .2
. تعرّضت فيه الباحثة إل فنقلات المفسرين ف سورة الفاتحة وقامت بتحليلها 2019الشرعية،  

 وحصر الموضوعات الت تنتمي إليها. 
، غزل داغستاني، فوزية آل مدعث، منهج الإمام ابن جرير الطبَّي ف عرض الفنقلة ف تفسيره .3

. تناولت فيه الباحثتان المنهجية الت اتبعها الإمام الطبَّي 2024مجلة البحوث الإسلامية،  
 ف طرحه لفنقلاته وتصنيفها تصنيف ا موضوعي ا. 

 :ثانياً: دراسات تناولت تفسير القاسمي
م( ، تناولت حياة 1988إبراهيم الصالح ) ،  القاسمي ومنهجه ف تفسيره محاسن التأويل"" .1

  .القاسمي ومصادره ومنهجه العام ف التفسير
اختيارات القاسمي ف تفسيره محاسن التأويل من سورة الفاتحة إل نهاية الجزء الأول من " .2

  .م( ، ركزت على سيرته واختياراته ف مسائل متنوعة 2009نبيلة عبد الستار )،  سورة البقرة"
م(، 2020أسماء موسى )،  السياق القرآني وأثره ف الترجيح ف محاسن التأويل للقاسمي"" .3

  .اهتمت بدور السياق ف الترجيحات التفسيرية عند القاسمي
 :موقع الدراسة الحالية من الدراسات السابقة

يتبي من العرض السابق أن الدراسات الت تناولت تفسير القاسمي ركزت على منهجه العام أو 
اختياراته الترجيحية، دون التطرق المباشر إل أسلوب التساؤلات التفسيرية بوصفه ظاهرة لغوية 
 ومنهجية. كما أن الدراسات الت تناولت أسلوب السؤال والجواب ف التفسير لم تتناول تفسير 

 القاسمي بالتحليل والتطبيق المباشر.



55 | P a g e  
 

 ومن هنا تسعى هذه الدراسة إلى الجمع بين الجانبين:

 التحليل المنهجي لأسلوب التساؤل التفسيري. 

 للجزءين الثاني والثالث ف القرآن الكريم. وتتبع تطبيقاته عند القاسمي ف تفسيره 

من أوائل الدراسات الت تعالج هذا الأسلوب عند   –بحسب ما توصل إليه الباحثان    –وهي  
القاسمي معالجة تحليلية مقارنة، مما يمنحها أهمية خاصة ضمن جهود تطوير البحث ف الدراسات 

 القرآنية المعاصرة. 

 :المنهج الاستقرائي
تفسيره   القاسمي ف  أوردها  الت  التفسيرية  التساؤلات  تتبّع وجمع  الثاني ويُستخدم ف  للجزءين 

 .، بهدف حصرها وتصنيفها بحسب موضوعاتهاوالثالث ف القرآن الكريم 
 :المنهج التحليلي المقارن

المفسرين   القاسمي عليها، ثم مقارنتها بأقوال  التساؤلات وإجابات  ويُستخدم ف تحليل صياغة 
الآخرين ف المواضع نفسها، مع ترجيح الأقوال عند التعدد، وبيان السمات المنهجية الت تميز  

 .أسلوب القاسمي ف الطرح والمعالجة
 :حدود الدراسة

ه ( 1332تقتصر هذه الدراسة على التساؤلات التفسيرية الت أوردها جمال الدين القاسمي )ت  
 .للجزءين الثاني والثالث ف القرآن الكريم ف تفسيره محاسن التأويل،  

 بنية الدراسة: 

، تليها خاتمة والمصادر والمراجع،  ومبحثين رئيسين تتكوّن هذه الدراسة من مقدمة، وتمهيد،  
 وذلك على النحو الآتي: 

 المقدمة: 

تتضمن عرض موضوع البحث، وأسباب اختياره، ومشكلته، وأهدافه، والدراسات السابقة ذات  
 الصلة، والمنهج المعتمد، وخطة البحث. 



56 | P a g e  
 

 التمهيد: 

 : طلبينويمهّد للدراسة بم

 ترجمة موجزة لجمال الدين القاسمي وجهوده العلمية.   المطلب الأول: 

 تعريف التساؤلات التفسيرية.   المطلب الثان:

 البقرة التساؤلات التفسيرية في تفسير القاسمي لسورة  المبحث الأول:  

   : آيتين من السورةويشتمل على دراسة وتحليل التساؤلات التي أوردها القاسمي في  

 . البقرة( من سورة  199الآية )القاسمي ف تفسير    تتساؤلاالمطلب الأول:  

 . البقرة( من سورة  215الآية ) القاسمي ف تفسير    ت تساؤلاالمطلب الثاني:  

 : التساؤلات التفسيرية في تفسير القاسمي لسورة آل عمرانثانالمبحث ال

   ثلاث آيات من السورة:ويشتمل على دراسة وتحليل التساؤلات التي أوردها القاسمي في  

 ( من سورة آل عمران. 28)الآية  القاسمي ف تفسير    تتساؤلاالمطلب الأول:  

 ( من سورة آل عمران. 117) الآية  القاسمي ف تفسير    ت تساؤلاالمطلب الثاني:  

 ( من سورة آل عمران. 182الآية )القاسمي ف تفسير    تتساؤلاالمطلب الثالث:  

 الخاتمة:

وتتضمن أبرز النتائج الت توصل إليها الباحثان، مع التوصيات المقترحة للباحثي ف الدراسات 
 القرآنية.

 قائمة المصادر والمراجع

 التمهيد:.  2
 ترجمة موجزة لجمال الدين القاسمي وجهوده العلمية المطلب الأول:  



57 | P a g e  
 

 :وترجمة حياتهاسمه 
هو محمد جمال الدين أبو الفرج بن محمد س     عيد بن قاس     م المعروف بالقاسمي، نس     بة  إل جده   

قاسم المعروف بالحلاق، الإمام وفقيه الشام ف وقته، الذي غرس الرفعة ف العلم والدين لسلالته 
. وُلد الش          يخ جمال الدين ف الثامن من ش          هر جمادى الأول س          نة ثلاث و اني (2)وأحفاده

 .(3)ومئتي وألف
المعرفة منذ نعومة  فيه بذور  بيئة علمية فريدة، حيث غُرست  القاسمي وترعرع ف  نشأ 

ولماّ ظهرت أظفاره. فقد تشكلت شخصيته العلمية ف أتون طلب العلم والسعي الحثيث لتطبيقه،  
بدمشق، واستمر   (4) عليه مخايل النبوغ والنباهة، نصّبه والده إمام ا ف حال غيابه ف جامع السنانية

 . (5) على تلك الإمامة بعد وفاة والده
ولقد كلفته الحكومة الس            ورية آنذاو بإلقاء الدروس العامة ف أرجاء البلاد الس            ورية. 

 (6)فأخذ من آداب الشريعة بلبابها وراح يرفع غشاوة الوهم والبدع عن المسلمي.
جمع الش       يخ القاسمي بي مس       لكي من مس       الك طلب العلم بي الأخذ عن الش       يو  
ومزاحم  ة دروس العلم  اء، والقراءة ال  ذاتي  ة للكت  ب. فب  ان أثر توس              ع آف  اق  ه العلمي  ة ف الكت  ب 

محاس  ن  ، و التوحيد  : حياة البخاري، ودلائلومن أش  هر مؤلفاته والرس  ائل الت أفردها بالتص  نيف.
العلماء   أدرو  .(7)التأويل ف تفس       ير القرآن الكريم وهو الأوس       ع ش       هرة  بي مص       نفاته ومؤلفاته

آرائه وأقواله من خلال تآليفه وأس          فاره، ومجالتي العلم الت   القاسمي ومض          اء والأدباء سمو علم

 
، )دمشق: إدارة الثقافة الإسلامية،  1ط  جمال الدين القاسمي: سيرته الذاتية بقلمه،العجمي، محمد ناصر العجمي،  ينُظر:    2

 .39م(، ص2009-ه  1430
ه   1420، )بيروت: دار البشائر الإسلامية، 1ط: آل القاسمي ونبوغهم ف العلم والتحصيل،العجمي، محمد ناصر العجمي،  3
 . 65م(، ص2000-
جامع مشهور عند باب الجابية ف دمشق القديمة، سُمي قديم ا بمسجد البصل ولماّ أعاد بناءه وتجديده ابن سنان باشا الوزير   4

الأعظم آنذاو سمي بجامع السنانية، تم تشييده سنة تسع وتسعي وتسعمائة للهجرة، ينُظر: ابن بدران، عبد القادر بن بدران، 
 .379م(، ص1985)بيروت: المكتب الإسلامي،  2، طمنادمة الأطلال ومسايرة الخيال

 .39-35م( ص1965-1385، )دمشق: 1، طجمال الدين القاسمي وعصره ينُظر: القاسمي، ظافر الدين القاسمي،  5
 .49-48م ، ص: 1914القاسمي"، المقتبتي، السيد جمال الدين  ينُظر: علي، محمد كرد علي،" 6
سركيتي،    7 إلياس  والمعربةسركيتي،  العربية  المطبوعات  ج:معجم  سركيتي،  2،  مطبعة  )مصر:  م(، ص: 1928ه   1346، 

1484-1485. 



58 | P a g e  
 

قول عبد الرزاق البيطار ص            احب كتاب حلية  كان يترأس            ها، فأثنى عليه العلماء ومن ذلك:
البش          ر ف  ريخ القرن الثالث عش          ر:" فلعمري إنه ليكش          ف بذهنه الغامض الذي أحاط به 

 .  (8)الخفا، ويعرف رسم المشكل وإن كان قد عفا"

أص     يب الش     يخ القاسمي ف أواخر أيامه بالحمى فكانت س     بب ا لوفاته، ورحل عن الدنيا 
بعدما ترو إرثً  عظيم ا من المؤلفات والمصنفات. وخرجت له جنازة عظيمة ف عام اثنان وثلاثي 

 .  (9)وثلا ئة وألف للهجرة

 تعريف " التساؤلات التفسيرية": المطلب الثان:  
يعد مصطلح "التساؤلات التفسيرية" من المصطلحات الحديثة نسبيا  ف الدراسات القرآنية، وقد 
تناولته الأبحاث العلمية والدراسات الأكاديمية المعاصرة بالتعريف والتأصيل. وقد تعددت تعريفات 

 : ومن هذه التعريفاتهذا المصطلح وتباينت ف مستوى شمولها ودقتها العلمية، 
"ما يطرحه المفسر على نفسه من أسئلة ف تفسيره، الغرض ما عرّفه الباحث القيسي:  

أو هي ما يفترضه المفسر بطريقة التساؤل على نفسه  "  منها التشويق أو التنبه أو الرد وغير ذلك.  
، يتم التعرف على المراد منه بالتأمل والطلب لغرض بيان كلام الله  عن أمر مشكل على الأفهام

 . (10) "  ودفع الشبه والإيضاح عزّ وجل 
وتعريفا الأستاذ رسول القيسي متصفان بالوضوح، إذ ذكر فيهما أن تساؤل المفسر قد 

 يكون افتراضي أو حقيقي، وأردفهما بالإشارة إل مرامي تلك التساؤلات. 
هو أن الأهداف الت تطرح لأجلها تلك التساؤلات هي   هذه التعاريفوالآصرة المشتركة بي  

إيضاح المشكل أو تبيي الغامض أو الرد على المسائل الخلافية. وتلك الغايات المذكورة تتصل 
، وما يوهم الاختلاف سواء (11)   اتصالا  مباشر ا بعلوم القرآن الكريم مثل مشكل القرآن ومتشابهه

 
 . 435م (، ص 1993 - ه   1413، )بيروت: دار صادر، 2، طحلية البشر ف  ريخ القرن الثالث عشرالبيطار،  8
 . 95، صجمال الدين القاسمي وعصره ينُظر: القاسمي، ظافر الدين القاسمي،  9

، رسالة ماجستير، جامعة الأنبار، جمهورية التساؤلات التفسيرية الت أوردها الطاهر ابن عاشورالقيسي، رسول القيسي،     10
 . 26-25م، ص:2021العراق، 

) الهيئة المصرية   3، ج:الإتقان ف علوم القرآن ما احتمل أوجها متعددة من التأويل، السيوطي، جلال الدين السيوطي،     11
 .4م(، ، ص:1974-ه  1394للكتاب، 



59 | P a g e  
 

بي الآيات القرآنية أو بي الآراء التفسيرية. إذ أن تلك العلوم مرامها أيض ا كشف غطاء الابهام 
 وهو ما يقوم به المفسر عند إيراد تلك التساؤلات.   (12)   عن آيات الكتاب

القرآن  مشكل  بعلم  التفسيرية  التساؤلات  علم  أهداف  تلاقي  على  النظري  والبَّهان 
ومتشابهه، قول الإمام ابن قتيبة العلم البارز ف التأليف ف هذا الفن ف كتابه عن سبب التأليف:" 
فأحببت أن أنضح عن كتاب الله وأرمي من ورائه الحجج النيرة والبَّاهي المبنية وأكشف للناس 

 . (13) "  لبسون ما ي
أما عن البَّهان العملي لاتصال هذا الفن من التأليف بتلك العلوم، فإن الإمام الطبَّي 

على سبيل المثال كثير ا ما يطرح تلك التساؤلات بعد أن يكون قد أرشد على وجود   - رحمه الله -
 .(14)   الخلاف بي الروايات ف المعاني الواردة للفظة القرآنية

 

 البقرة التساؤلات التفسيرية في تفسير القاسمي لسورة  المبحث الأول:   .3

الأول: تفسير   ت تساؤلا   المطلب  ٱلنَّاسُ ﴿تعال  قوله    القاسمي في  أفَاَضَ  حَيۡثُ  مِنۡ  أفَِيضُواْ  ثُمَّ 
 إِنَّ ٱللََّّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ 

َۚ
 ( 15)﴾وَٱسۡتَ غۡفِرُواْ ٱللََّّ
التساؤل فإنّها تستلزم نص  القاسمي ف تفسيره تساؤلا : " فإن قيل: ما معنى كلمة »ثّم«  : أورد 

 تراخي الشيء عن نفسه، سواء عطف على مجموع الشرط والجزاء، أو الجزاء فقط..؟ 

 - فالجواب: إن كلمة »ثّم« ليست للتراخي، بل مستعارة للتفاوت بي الإفاضتي  :"جواب التساؤل
والبعد بينهما بأنّ أحدهما صواب والآخر خطأ.   -أي: الإفاضة من عرفات والإفاضة من مزدلفة 

عريضيّ، قال التفتازاني: لما كان المقصود من قوله تعال: ثُمَّ أفَِيضُوا مِنْ حَيْثُ أفَاضَ النَّاسُ المعنى الت

 
 .45، ص2، ج:البَّهان ف علوم القرآن ينُظر: الزركشي، بدر الدين الزركشي،  12
   .23، )بيروت: دار الكتب العلمية(، صتأويل مشكل القرآن ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم ابن قتيبة الدينوري،  13
، )القاهرة: دار هجر  22، ج:1، طجامع البيان عن تأويل آي القرآن ينُظر: الطبَّي، أبو جعفر محمد بن جرير الطبَّي،   14

 .261-260م(، ص: 2001 - ه   1422للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، 
 199:2القرآن الكريم، سورة البقرة  15



60 | P a g e  
 

كان معناه: ثّم لا تفيضوا من مزدلفة، والمقصود من إيراد كلمة »ثّم« التفاوت بي الإفاضتي ف 
 (16) الرتبة بأنّ أحدهما صواب والأخرى خطأ. وأجاب بعضهم بأنّ »ثّم« بمعنى الواو".

 دراسة التساؤل:

إنّ التشريعيات التفصيلية ف أمور العبادات والمعاملات من الأهداف المحورية للسور المدنية. فأتت 
أحكام الحج ف سورة البقرة بما يقارب  ان آيات أوجبت فيها عن بعض الفرائض ف عبادة الحج. 

مكان الإفاضة، وهذه الآية الت طرح القاسمي التساؤل فيها ذكرت فيها أمر الإفاضة ولكنها أبهمت  
 واستهلت الجملة بحرف العطف ) ثم(، فبادر القاسمي لطرح التساؤل عن سر العطف بحرف )ثم(. 

وافترض لهذا التساؤل إجابتي وهما: العطف بهذا الحرف على وجه الاستعارة للإشارة 
إل البعد بي الإفاضة من عرفات وهي الإفاضة الصحيحة، والإفاضة الخاطئة الت كانت قريش  

 وقبائل مكة تفيض منها وهي المزدلفة. 

 وللعلماء من أهل التفسير خلافان مشهوران حول هذه الآية الكريمة، وهما: 

 :ثُمَّ أفَِيضُواْ مِنۡ حَيۡثُ أفَاَضَ ٱلنَّاسُ     أولا : ما مكان الإفاضة المأمور ف قوله تعال ❖
المؤمني عائشة بنت الصديق   -1 البخاري والطبَّي عن أم  حديث ا:   -رضي الله عنهما -روى 

قُ رَيْشٌ وَمَنْ دَانَ دِينَ هَا يقَِفُونَ بِالْمُزْدَلفَِةِ، وكََانوُا يُسَمَّوْنَ الْحمُْتَي، وكََانَ سَائرُِ الْعَرَبِ كَانَتْ  
ُ نبَِيَّهُ صلى الله عليه وسلم   سْلَامُ، أمََرَ اللَّّ أَنْ يََْتَِ عَرَفاَتٍ، ثُمَّ يقَِفُونَ بعَِرَفاَتٍ، فَ لَمَّا جَاءَ الْإِ

هَا،  فَذَلِكَ قَ وْلهُُ تَ عَالَ: }ثُمَّ أفَِيضُوا مِنْ حَيْثُ أفَاَضَ النَّاسُ{". وزاد   يقَِفَ بِهاَ، ثُمَّ يفُِيضَ مِن ْ
ُ: }ثُمَّ أفَِيضُوا مِنْ حَيْثُ أفَاَضَ   النَّاسُ{.". فالمكان المأمور هو عرفات. الطبَّي:" فأنزَل اللَّّ

 . (18) ر المفسرينهو ، وهو قول جم(17) وهو قول ابن عباس وعطاء، وحكى الطبَّي فيه الإجماع

 
 . 76ه (، ص:1418، )بيروت: دار الكتب العلمية، 2، ج: 1، طمحاسن التأويلاالقاسمي، جمال الدين القاسمي،  16
 .190، ص:4، ج:جامع البيان عن تأويل آي القرآن ينُظر: الطبَّي،  17
، )بيروت: دار  2، ج: 1، طالكشف والبيان عن تفسير القرآن ينُظر: الثعلبي، والثعلبي، أبو إسحاق أحمد بن محمد الثعلبي،  18

 212(، ص:2002-1422إحياء التراث العربي، 



61 | P a g e  
 

أمر الله المسلمي الإفاضة من مزدلفة كما كان خليل الرحمن يفيض منها. قال الضحاو ف  -2
 . وهذا القول استفرد به الضحاو. (19) المراد بالناس:" إبراهيم عليه السلام"

 ثًني ا: ما موقع ثم ف الآية الكريمة وما وجه الصلة بالجملة الت تسبقها؟  ❖
إن وجود ثم ف الآية أوهم إشكالا  ف النظم، إذ كيف يسوغ أن تذكر الآيات السابقة 

الوقوف بعرفات بقوله   عَرَفَ    فرض  نۡ  أفََضۡتُم مِّ ٱلۡحرَاَمِ فَ   تٍ فإَِذَآ  ٱلۡمَشۡعَرِ  عِندَ  ٱللََّّ  ثم   20ۖ  ٱذكُۡرُواْ 
يعطف عليها بحرف )ثم( ويكرر أمر الإفاضة من عرفات على المعنى المجمع عليه عند أهل التفسير. 

 وقد تعددت آراء المفسرين ف توجيه النظم وتحديد معنى )ثم( ف الآية الكريمة كما يلي: 

إن ف الكلام تقديم ا وتأخير ا، تقديره: فمن فرض فيهن  ف الآية تقديم وتأخير، قال الثعلبي:" -1
الناس، فإذا أفضتم  أفاض  حيث  من  أفيضوا  ثم  الحج،  ف  جدال  ولا  فسوق  ولا  رفث  فلا  الحج  

. وناهض أبو حيان هذا القول حيث نزهّ (21) من عرفات، فاذكروا الله عند المشعر الحرام"
 .(22)القرآن عن تغير نظم ترتيبه

ثم هي للترتيب ف الإخبار لا ف الأفعال الواقعة ف الحج وهو قول ثلة من المفسرين. ولفت  -2
 (23) النظر إل هذا المعنى لحرف العطف قد قال به بعض النحاة من قبل مثل ابن عصفور

 . (24) وابن هشام

 
 .189، ص:4، ج:جامع البيان عن تأويل آي القرآن الطبَّي،  19
 . 198:2القرآن الكريم. سورة البقرة 20
 .245، ص:1، ج:الكشف والبيان عن تفسير القرآن الثعلبي،  21
 .301م(. ، ص:2000-1420)بيروت: دار الفكر،  2، ج:البحر المحيط ف التفسيرينُظر: أبو حيان الأندلسي،  22
، الجنى الداني ف حروف المعاني ينُظر: أبو محمد بدر الدين حسن بن قاسم بن عبد الله بن عليّ المرادي المصري المالكي،    23
 .  428م( ، ص: 1992 - ه   1413، )بيروت: دار الكتب العلمية، ، 1ط
، 6، ط:  مغني اللبيب عن كتب الأعاريبابن هشام، عبد الله بن يوسف بن أحمد بن عبد الله ابن يوسف، ابن هشام،    24

 .160)دمشق: دار الفكر(، ص



62 | P a g e  
 

إن حرف العطف )ثم( يفيد مطلق العطف فهو يرادف الواو ف بعض المواقع، وهو قول مأثور  -3
. وأنكر أبو حيان (26) وأهل اللغة أمثال الفراء وقطرب والأخفش  (25) عن بعض أهل التفسير

الأندلسي ف كتابه ارتشاف الضرب هذا المعنى حيث قال:" والصحيح ما ذهب إليه الجمهور 
. (27) من أنها للترتيب والإيذان أن الثاني بعد الأول بمهلة، ويؤول ما ظاهره خلاف ذلك"

يلزم  أمّا ف عطف الجمل لم  المفردات،  للترتيب ف  ثم  إنكاره بأن اختصاص  ويُُاب على 
 . (28) التراخي منها

جاء حرف العطف )ثم( للتفريق بي الإفاضة المأمور بها وهي الإفاضة من عرفات والإفاضة    -4
الخاطئة الت كانت قريش وغيرها من قبائل مكة الت كانت تتفاخر بالوقوف والإفاضة منها 
وهي المزدلفة. فالمعنى لثم ف هذه الآية الكريمة هو البعد والتفاوت الرتبي ما بي الإفاضتي. 

الزمخشري وه قول  وهو  النحو.  على  البلاغة  طابع  فيه  غلب  معنى  من   (29) و  وطائفة 
وإجابة القاسمي لتسائله. وعارض أبو حيان هذا المعنى بأن الزمخشري جاء بمعنى   (30)المفسرين

 . ويمكن الدفاع عن قول الزمخشري بالقول: (31) مبتدع لم يسبق إليه أحد

 
، )بيروت: دار الكتب العلمية، 1، ج:1، طالمحرر الوجيز ف تفسير الكتاب العزيزينُظر: ابن عطية، ابن عطية الأندلسي،    25

)الرياض: دار الوطن،    1، ج1طتفسير القرآن،  . والسمعاني، أبو المظفر منصور بن محمد السمعاني،  275ه( ، ص:  1422
، 1، ج:1، طمعالم التنزيل ف تفسير القرآن . والبغوي، أبو محمد الحسي بن مسعود البغوي،  202م(، ص:1997  -ه 1418

 . 230ه (، ص: 1420)بيروت: دار إحياء التراث العربي، 
، 4، ج: 1، طارتشاف الضرب من لسان العربينُظر: أبو حيان أبو حيان محمد بن يوسف بن حيان أثير الدين الأندلسي،    26

 .1988( ، ص:1998  - ه   1418)القاهرة: مكتبة الخانجي، 
 . 1989، ص:4المرجع السابق، ج: 27
)مكة المكرمة: 1، ج:1، طالبديع ف علم العربيةينُظر: ابن الأثير، ابن الأثير، أبو السعادات المبارو بن محمد ابن الأثير،    28

، )مصر: دار السلام للطباعة  2ط توجيه اللمع،. والخباز، أحمد بن الحسي بن الخباز، 359ه ( ص: 1420جامعة أم القرى، 
 .286م(، ص 2007  - ه   1428والنشر والتوزيع والترجمة، 

، 3، ط، الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل ف وجوه التأويلينُظر: الزمخشري، محمود بن عمر الزمخشري  29
 .247م(، ص: 1987 -ه   1407)القاهرة: دار الريان للتراث بالقاهرة، بيروت: دار الكتاب العربي  1ج:
البيضاوي،    30 عمر  بن  عبد الله  البيضاوي،  التأويلينُظر:  وأسرار  التنزيل  طأنوار  ج:  1،  التراث  1،  إحياء  دار  )بيروت:   ،

الكلبي،  131ه (. ص:1418العربي، التنزيل. وابن جزي، محمد بن أحمد بن محمد ابن جزي  ، 1، ج:1، طالتسهيل لعلوم 
 . 116ه (، ص:1416)بيروت: دار الأرقم بن أبي الأرقم، 

 . 301، ص:2ينُظر: أبو حيان، البحر المحيط ف التفسير، ج: 31



63 | P a g e  
 

إن هذا المعنى المستجد لثم هو معنى مجازي لا يراد به المعنى النحوي، وهو معنى أولا :  
مؤيد من أهل اللغة الرضي ف شرح الكافية ف النحو حيث يقول عن معان )ثم( ف الجمل:" وقد 
تجيء ف الجمل خاصة لاستبعاد مضمون ما بعدها عن مضمون ما قبلها وعدم مناسبته له... 

، وأشار إل هذا المعنى الزركشي ف كتابه البَّهان ف علوم (32)التراخي ومجازه"وهذا المعنى فرع  
 .(34) متكئ ا على قول ابن برّي (33) القرآن 

إن توليد المعان الخفية المجازية لحروف العطف هي دراسة أسلوبية تبحث ف وجوه ثًني ا:  
اتصال الجمل بتلك الحروف العطف، ويقول محمد عيد عن مدى صحة تلك الدراسة:" والحق 
أن المعاني الت تذكر لهذه الحروف كقولهم مثلا: "ثم: للترتيب والتراخي" أو قولهم: "حتى: للتدريج 

سة أسلوبية حيث يتضح من خلالها معنى هذه الحروف ف الأساليب الت وردت بها، والغاية" درا
 .(35) فهي إذن من اختصاص دارس البلاغة لا دارس النحو"

 الراجح من الأقوال: 
هو اجماع المفسرين والفقهاء على قول السيدة عائشة رضي الله عنها   المسألة الأولىإن المعتمد ف  

أن المراد من الآية الكريمة هو أمر الإفاضة من عرفات. أمّا قول الضحاو فإنه يخالف القاعدة   على
 . (36)إجماع الأمة فهو ردّ"الترجيحية" كلّ تفسير خالف القرآن أو السنة أو  

العطف ثم ف  المعاني لحروف  الراجح من  الثانية  أمّا عن  الترتيب   المسألة  أفادت  أنها 
الإخباري على المعنى النحوي، ووجود الاستعارة حيث استعار حرف العطف ثم للتدليل على بعُد 

 
 . 367، )المكتبة المرتضوية(، ص:2، ج:شرح الكافية ف النحوالاستراباذي، محمد بن الحسم الاستراباذي،  32
 . 266، ص:4، ج:البَّهان ف علوم القرآن ينُظر: الزركشي،  33
ا بكتاب سيبويه   34

 
هو عبد الله بن بري بن عبد الجبار أبو محمد المقدسي، عرف بابن بري النحوي اللغوي، كان نحويا  عالم

وغيرها من الكتب النحوية، ينسب إليه الغفلة ف غير علوم اللغة، ولي رئاسة الديوان بمصر، توف سنة اثتني و اني وخمسمئة  
الد ينُظر: الحموي، شهاب  ، )بيروت: دار  4، ج1(، طمعجم الأدباء )إرشاد الأريب إل معرفة الأديبين الحموي،  بمصر. 

 .1510م(، ص:1993ه  1414الغرب الإسلامي، 
 . 609م(، ص1971، )مكتبة الشباب، 1، طالنحو المصفىعيد، محمد عيد،  35
المفسرينالحربي، حسي الحربي،    36 الترجيح عند  القاسم،  1، ج:2، طقواعد  م(.   2008  - ه     1429، )السعودية: دار 

 . 191ص:



64 | P a g e  
 

المنزلتي ما بي الإفاضة الت كان عليها أبو الأنبياء إبراهيم عليه السلام من الإفاضة من عرفات 
 :والدليل هووالإفاضة الخاطئة الت كانت قريش تستعلي على العرب بها على المعنى البلاغي،  

لا تعارض ف اجتماع المعنى النحوي والمعنى البلاغي للحرف، حيث إن قواعد النحو ترشدنا أولا :  
إل صحة التصريف للكلمات ودقة التركيب النحوي للجمل، ويسهم علم البلاغة ف الكشف 

. ويرصد بذلك ملامح (37) عن مطابقة الكلام لمقتضى الحال والجوانب الذوقية والنفسية للجمل 
 الإعجاز وسمو النص القرآني وطلاوته ف اختيار حرف لو أبُدل لاختل النظم وفسد المعنى. 

سبب استبعاد معنى مطلق العطف لحرف ثم هو تصادمه مع قضية التضمي النحوي الت ثًني ا:  
تقوم على أساس إن الأفعال تتعدى الفعل بغير ما تتعدى به من حروف؛ لأن الفعل ضمن معنى 

نُ الفعل معنى الفعل   خفي. وقد خطاّ ابن تيمية من قال بتناوب الحروف بقوله:" والعرب تُضَمِّ
، هذا والله تعال (38) الحروف تقوم مقام بعض".بعض  جعل  من  غلط  وتعديه تعديته، ومن هنا  

 أعلم. 
يَسۡ  لَُونَكَ مَاذَا ينُفِقُونََۖ قُلۡ مَآ أنَفَقۡتُم  تعال:  قوله    القاسمي في تفسير  ت تساؤلا   المطلب الثان:

نۡ خَيۡرٍ  لِدَيۡنِ   مِّ رَبِيَ   فلَِلۡوَ  كِيِ   وَٱلۡيَ تَ مَى    وَٱلۡأقَ ۡ بهِِۦ  ٱللََّّ  فإَِنَّ   خَيۡرٍ   مِنۡ   تَ فۡعَلُواْ   وَمَا  ٱلسَّبِيلِ    وَٱبۡنِ   وَٱلۡمَسَ 
    (39)ٞ  عَلِيم

: كيف طابق الجواب السؤال، فإنهم  فإن قيل: ذكر القاسمي ف تفسيره تساؤلا : "  نص التساؤل
 سألوا عن بيان ما ينفقون، وأجيبوا ببيان المصرف؟ 

وهو كلّ   -فالجواب: أنّ قوله: ما أنَْ فَقْتُمْ مِنْ خَيْرٍ قد تضمّن بيان ما ينفقونه  جواب التساؤل:"
وبني الكلام على ما هو أهمّ وهو بيان المصرف، لأن النفقة لا يعتد بها إلّا أن   - مال عدّوه خيرا
 .(40) تقع موقعها" 

 
 .26م(، ص1991-ه   1411، )القاهرة:مطبعة النهضة العربية ، 8، طلأسلوبينُظر: الشايب، أحمد الشايب، ا 37
الحراني،    38 تيمية  بن  الحليم  عبد  ابن  أحمد  تيمية،  التفسيرابن  أصول  الحياة،  مقدمة ف  مكتبة  دار  )بيروت:  -ه   1490، 

 . 18م(، ص1980
 215:2القرآن الكريم.البقرة  39
 .98، ص: 2، ج: محاسن التأويلالقاسمي،  40



65 | P a g e  
 

 دراسة التساؤل:

انفردت هذه الآية الكريمة دون سائر آيات الكتاب ف كونها جاءت جوابا  لعي تسائل الصحابة 
رضوان الله عليهم عن ماهية النفقة الواجبة، وهو أول سؤال يرد من بي ستة أسئلة ف سورة البقرة. 

هما فوجهت الآيات إل مصارف تلك النفقة فأول الناس بها وأقربهم منزلة من صاحب النفقة  
الأبوان ومن ثم تسلسلت الآية ف ذكر المصارف الأخرى. ويُضاف لتلك الآية من مزايا هو وقوع 
الخلاف ف تفسيرها ف شتى العلوم المستنبط منها وهو: إعرابها، واحتمالية النسخ أو الإحكام، 

 ومطابقة الجواب لتساؤل الصحابة. 

أمّا فيما يتعلق بإعراب الآية، فإن أهل النحو أطلقوا احتماليْ ف إعراب أداة الاستفهام 
 )ماذا( وهما: 

ما ف محل الرفع على الابتداء، ذا خبَّها وهي بمعنى الذي فهو اسم موصول، فالمعنى ما   
 . (41) الذي ينفقونه؟، أو إعراب ماذا على أنه اسم مركب ف موضع نصب لفعل ينفقونه

أما عن تعدد الأقوال ف تطرق الآية للنسخ بآية الزكاة، فالراجح أن الآية محكمة؛ لأن 
شروط النسخ غير متحققة، يقول ابن العربي المالكي عن إحكام الآية:" لماّ خفي علينا المتقدم 
صدقة  على  الأخرى  الآية  وحملنا  التطوع،  صدقة  على  الآية  هذه  حملنا  الآيتي  من  والمتأخر 

 ".(42) الفرض

والخلاف الثالث هو ما انصرفت إليه جل همم المفسرين ف تأويل مخالفة ظاهر الإجابة للسؤال 
 وهو موضوع تساؤل القاسمي. وقد افترض أهل التفسير عدة تقديرات لتوجيه هذا التشابه وهي:

تقديره  - المضاف  أو حذف  يعطونه؟  لمن  سؤالهم  إما حذف  وهو  الآية حذف ا،  ف  إن 
مصرف ماذا ينفقون؟ أو على تقدير حذف السؤال عن المصرف، وحذف الجواب عن 

 
 . 177م(  ص:2019-1440، ) تركيا: دار اللباب،  3،ج:  1ط  أبو حفص النسفي التيسير ف التفسير،ينُظر: النسفي،    41
 1992  - ه     1413، )مكتبة الثقافة الدينية،  2، ج:  1، طالناسخ والمنسو ابن العربي المالكي، أبو بكر بن العربي المالكي،    42

 72م(، ص:



66 | P a g e  
 

. وتقدير المحذوف هذا يوافق سبب النزول الوارد ف هذه الآية وهو ما رواه (43)المنفق
: نَ زلََتْ فِ عَمْرِو بْنِ الْجمَُوحِ الْأنَْصَاريِِّ (44) الواحدي: قاَلَ ابْنُ عَبَّاسٍ فِ روَِايةَِ أَبي صَالِحٍ 

نَ تَصَدَّقُ؟   يَا رَسُولَ اللَِّّ بماَذَا  فَ قَالَ:  مَالٍ كَثِيٍر،  ذَا  نُ نْفِقُ؟ وكََانَ شَيْخ ا كَبِير ا  مَنْ   وَعَلَى 
واعترض صاحب تفسير فتح القدير على هذا تأويل المحذوف   (45) فَ نَ زلََتْ هَذِهِ الْآيةَُ.

 . (46) بقوله:" هو خلاف الظاهر"
جمعت الآية بي شقي الإجابة فقوله من خير هي الإجابة عن تسائلهم وهو كل مال  -

عدوه خير ا، ثم وجهّت الآية نحو ما يُب الاعتناء به وهو مصارف النفقة. وهذا التقدير 
 .(48) للآية و بعه عليه طائفة من المفسرين  (47) للراغب الأصفهاني

لم تسأل عن الإنفاق على وجه عام إذ أنهم عالمي به   -رضوان الله عليهم-إن الصحابة   -
ف الجاهلية وف الإسلام، حيث كان الرجل ينفقه على أهله وقبيلته، ويتفاخرون فيما 

 
. والسمي الحلبي، أحمد بن يوسف المعروف بالسمي الحلبي، 377، ص:2ج:  البحر المحيط ف التفسير،ينُظر: أبو حيان،    43

. وابن عادل، عمر بن علي بن عادل الحنبلي، 385ص:  )دمشق: دار القلم(.،  2ج:،  الدر المصون ف علوم الكتاب المكنون 
 . 519م( ص:1998-ه  1419، )بيروت: دار الكتب العلمية، 3، ج:1ط اللباب ف علوم الكتاب،

قال عنه البخاري ف التاريخ الكبير: كان مجاهد ينهى عن تفسير أبي صالح". وحكم عليه ابن حجر بالضعف ف تقريب    44
، )الرياض: الناشر المتميز للطباعة والنشر 2، ج:1ط  التاريخ الكبير،التهذيب. البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،  

 تقريب التهذيب، .وابن حجر، أحمد ابن علي بن حجر العسقلاني،  582م( ص:    2019  -ه     1440والتوزيع، الرياض،  
 .120م(، ص1996- 1406سوريا،  –، )سوريا: دار الرشيد 1ط
 .67ه (، ص1415، )دمشق: دار القلم، 1، طأسباب النزولالواحدي، أبو الحسن علي بن أحمد الواحدي،  45
 1414 -، )دمشق وبيروت: دار ابن كثير، دار الكلم الطيب 1، ج:1ط فتح القدير،الشوكاني، محمد بن علي الشوكاني،  46

 .248ه ،( ص:
ه     1420، )مصر: جامعة طنطا،  1.، ج:  1، طينُظر: الراغب الأصفهاني، الحسي بن محمد، تفسير الراغب الأصفهاني  47
 .444م(، ص: 1999 -

لباب التأويل ف معاني . والخازن، علي بن محمد الشيحي المعروف بالخازن،  257، ص:1ينُظر: الزمخشري، الكشاف، ج:  48
والحداد، أبو بكر علي الحداد، كشف التنزيل ف .  144ه( ص:  1415)بيروت: دار الكتب العلمية،  1، ج،  1، طالتنزيل

 . 367( ص:2008، )الأردن: دار الكتاب الثقاف الأردن، 1، ج1تحقيق المباحث والتأويل، ط



67 | P a g e  
 

 -رحمه الله -  (49) بينهم بإتلاف مالهم. فسألوا عمّا يلقى القبول عند الله وهو قول القفال
 . (50) و بعه عليه ابن عاشور

 الراجح من التقديرات: 

إن الراجح من الأقوال ف تقدير موافقة السؤال للإجابة هو قول الراغب الأصفهاني الذي ذكر 
 بأن الآية أجابت عن تساءلهم، والدليل ف ذلك ما يلي:

قتادة  أولا :   قول  يوافق  التقدير  فأنزل الله من   – رحمه الله  -جاء هذا  النفقة  يقول:" همتهم  إذ 
. والقاعدة ترجيحية تقول " تفسير السلف وفهمهم لنصوص الوحي حجة على من (51) خير"

 . (52) بعدهم"
حسّن هذا الرأي أبو حيان بعد أن أورد قول الزمخشري الذي يوافق رأي الراغب الأصفهاني ثًني ا:  

 . (53) بقوله: " وهو لا بأس به"
هذا التأويل أقربها لمعنى الآية وهو لم يدخل ضمن متاهة التأويل أو تقدير المحذوف، والله  ثًلث ا:  

 تعال أعلم. 
تسمية  فإن  الأصفهاني  الراغب  قول  على  تسائلهم  عن  أجابت  الآية  ما كانت  وإذا 

ومنهم القاسمي فإنها تسمية غير   ( 54) التساؤل بالأسلوب الحكيم كما قال به بعض علماء البلاغة
إذ أنه يعرف الأسلوب الحكيم بأنه: هو تلقي المخاطب   (55) لا تناسب التعريف الاصطلاحي

 
 . 519، ص:3، ج:اللباب ف علوم الكتابابن عادل،  ينُظر: 49
 . 318، ص:2م.(، ج:1984)دار التونسية للنشر،  ، التحرير والتنوير،ينُظر: ابن عاشور، محمد الطاهر بن عاشور 50
الدر المنثور ف التفسير أخرجه السيوطي ف الدر المنثور ف التفسير بالمأثور وعزاه إل عبد بن حميد وابن المنذر. السيوطي،    51

 . 585، ص:1، ج:بالمأثور
 . 244، ص:1ج: قواعد الترجيح عند المفسرين،الحربي، حسي الحربي،  52
  .378، ص:2أبو حيان، البحر المحيط ف التفسير، ج:  53
 1987 -ه   1407، )بيروت: دار الكتب العلمية، 2، طمفتاح العلوم ينُظر: السكاكي، يوسف بن ابي بكر السكاكي،  54

. 94، )بيروت: دار الجيل(، ص:2، ج3ط  الإيضاح ف علوم البلاغة،. والقزويني، محمد بن عبد الرحمن القزويني،  327م(، ص:
 .319، )بيروت: المكتبة العصرية( صجواهر البلاغة ف المعاني والبيان والبديعوالهاشمي، أحمد بن إبراهيم بن مصطفى الهاشمي، 

. وابن عاشور، 343، ص:3)حاشية الطيبي على الكشاف(، ج:    فتوح الغيب ف الكشف عن قناع الريب ينُظر: الطيبي،    55
 . 318، ص:2ج: التحرير والتنوير،



68 | P a g e  
 

. والآية على تقدير الراغب الأصفهاني أجابت عن (56) بغير ما يتطلب أو السائل بغير ما يتطلب
 تسائلهم.  

 

 التساؤلات التفسيرية في تفسير القاسمي لسورة آل عمرانالمبحث الثان:   .4

فِريِنَ أوَۡليَِآءَ  :  قوله تعال  القاسمي في تفسير  ت تساؤلا  المطلب الأول:  ﴿ لاَّ يَ تَّخِذِ ٱلۡمُؤۡمِنُونَ ٱلۡكَ 
هُمۡ تُ قَى ة ﴾ لِكَ فَ لَيۡتَي مِنَ ٱللَِّّ فِ شَيۡءٍ إِلآَّ أَن تَ ت َّقُواْ مِن ۡ  (57) مِن دُونِ ٱلۡمُؤۡمِنِيََۖ وَمَن يَ فۡعَلۡ ذَ 

الكريم،  القرآن  الت قررها  العقيدة الإسلامية  فيه من أصول  تعُد المحبة ف الله والبغض 
وبيَّنها الوحي الإلهي ف مواضع متعددة، إذ لا رابطة تعلو على رابطة الإيمان بالله والتوحيد. ويتفرع 

مودّته أو  الكافرين  النهي عن موالاة  منها  العملية،  الأحكام  الأصل جملة من  م على عن هذا 
حساب العقيدة. وف سياق تفسير قوله تعال: ﴿لَا يَ تَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِريِنَ أوَْليَِاءَ...﴾، أثًر 

 . تساؤلي دقيقي يتعلقان بحدود هذا النهي ومجالاته"رحمه الله"  جمال الدين القاسمي 

فإن قيل: قد ذكر القاسمي ف تفسير هذه الآية الكريمة تساؤلا  فقال:"  نص التساؤل:  الأول منه:  
 جوز كثير من العلماء نكاح الكافرة، وف ذلك من الخلطة والمباطنة بالمرأة ما ليتي بخاف". 

:" فجواب ذلك: أن المراد موالاتهم ف أمر الدين، وفيما فيه  جواب التساؤل: قال القاسمي       
 . (58)تعظيم لهم"

 دراسة التساؤل:

يحاول القاسمي ف الإجابة عن هذا التساؤل التوفيق فيما قد ما يوهم الاختلاف بي الآيات الت 
تعال   قوله  مثل  الكتاب  أهل  من  الزواج  مِن   لۡكِتَ بَ ٱأوُتوُاْ    لَّذِينَ ٱمِنَ    لۡمُحۡصَنَ تُ ٱوَ ﴿أحلّت 

وما ينتج عن ذلك الميثاق الغليظ من المعاشرة والمودة، وبي الآية ف سورة آل عمران   (59)﴾قَ بۡلِكُمۡ 

 
 . 327السكاكي، مفتاح العلوم، ص 56
 .28:3القرآن الكريم، سورة آل عمران،  57
 .304، ص:2، ج:محاسن التأويلالقاسمي،  58
 5:5القرآن الكريم، سورة المائدة،  59



69 | P a g e  
 

النهي المقتصر ف أن  القاسمي إل    بيّ و   ف النهي الصريح عن اتخاذ أولياء من غير ملة الإسلام.
ولعلّ القاسمي ابتغى من وراء هذا تعظيم لأديانهم وما يتصل بها من أعياد وغيرها.  الهذه الآية هو  

التساؤل التفريق بي الولاية الدينية وهو المنهي عنها ف هذه الآية الكريمة، وبي الولاية الاجتماعية 
 المتمثلة ف جواز نكاح الكتابيات. 

المباطنة وإظهار   قد حمل القاسمي معنى الولاية هوواللافت للنظر من تساؤل القاسمي أنه  
. وقد ورد  (60) عورات المؤمني للكافرين. وهو معنى مشهور عند أهل الأثر أمثال الطبَّي وغيره

رضي الله عنهما بقوله:" نهى الله سبحانه المؤمني أن يُلاطِفوا - هذا المعنى عن الإمام ابن عباس  
المؤمني" دونِ  مِن  وَليجة   يَ تَّخِذوهم  أو  اللغوية صحة هذا (61) الكفار،  المعاجم  ثلة من  وأيّد   .

 . (62) المعنى

:" نهى الله عز الثعلبي  إذ يقول،  (63) بالرأي عن هذا المورد  أهل التفسير ولم تبتعد أقوال  
وجل المؤمني عن ملاطفة الكافرين وموالاتهم ومداهنتهم ومبايعتهم إلّا أن يكون الكفّار ظاهرين  

نهوا أن يوالوا الكافرين  ووافقه على هذا القول الزمخشري ف تفسيره الكشاف حيث يقول:"    .64"
 . 65"لقرابة بينهم أو صداقة قبل الإسلام أو غير ذلك من الأسباب الت يتصادق بها ويتعاشر

وظهرت مزية تفسير القاسمي من خلال إثًرته لهذا التساؤل ف الكشف عن مقاصد 
الآيات الكريمة ف التفريق بي العلاقات الدينية وما ينتج عنها من الولاية الت نهى الله تعال عن 

تفريق  اتخاذها للكافرين، والعلاقات الاجتماعية مثل القرابة الت لا بد من أن تسودها المحبة. وهذا ال 

 
، 3، ج الكشف والبيان عن تفسير القرآن . والثعلبي،  313، ص:5ج:  جامع البيان عن تأويل آي القرآن،ينُظر: الطبَّي،    60

 .25، ص:2، ج:معالم التنزيل ف تفسير القرآن . والبغوي، 47ص:
 .316، ص:5، ج:جامع البيان عن تأويل آي القرآن الطبَّي،  61
ابن فارس،    62 اللغة،ينُظر:  الزبيدي،  141، ص:6ج:   مقاييتي  العروس من جواهر  . والزبيدي، محمد مرتضى الحسيني   ج 

 .242ه (، ص: 1422-ه1385، )الكويت: وزارة الإرشاد والأنباء ،40، ج:القاموس
. 192، ص:8والرازي، مفاتيح الغيب، ج:.  419، ص:1، ج:المحرر الوجيز ف تفسير الكتاب العزيز  ينُظر: ابن عطية،  63

  .248، ص:1والنسفي، مدارو التنزيل وحقائق التأويل، ج: 
 . 48، ص:3، ج:الكشف والبيان عن تفسير القرآن الثعلبي،  64
 .351، ص:1الزمخشري، الكشاف، ج: 65



70 | P a g e  
 

من قبل مثل قول عبد الرزاق:" إلا أن يكون   66بي تلك العلاقات قد أشار إليها بعض المفسرين
 .67بينك وبينه قرابة فتصله لذلك" 

 التساؤل الثان:  

فإن قيل ف سبب نزول ذكر القاسمي ف تفسير هذه الآية الكريمة تساؤلا  فقال:"  نص التساؤل:  
الآية أنه صلى الله عليه وسلم منع عبادة بن الصامت عن الاستعانة باليهود على قريش، وقد 
على جواز  قريش، وف هذا دلالة  اليهود على حرب  عليه وسلم  حالف رسول الله صلى الله 

 ". الاستعانة بهم

أن الاستعانة جائزة مع الحاجة   -والله أعلم  - ولعل الجواب: "  جواب التساؤل: قال القاسمي
إليها. ويحمل على هذا استعانة الرسول صلى الله عليه وسلم لليهود. وممنوعة مع عدم الحاجة، 

 .(68) أو خشية مضرة منهم. وعليه يحمل حديث عبادة بن الصامت. فصارت الموالاة المحظورة"

 دراسة التساؤل:

استعان القاسمي بعلوم القرآن الكريم لتدعيم رأيه القائل بجواز الاستعانة بأهل الكتاب عند الضرورة 
من خلال عرضه لروايات أسباب النزول المتصلة بهذه الآية، ومن خلال استعانته بسنة رسول الله  

الروايات لا تخلو من ضعف إسنادي  صلى الله عليه وسلم القرآن بالحديث، وهذه  بتفسير  ، ويرجع فيما يعرف 
 سبب الضعف إل: 

 
 .351، ص:2ينُظر: الماتريدي، تفسير الماتريدي، ج:  66
الصنعاني،    67 بن همام  الرزاق  عبد  الرزاق،  الرزاقعبد  عبد  العلمية،  1، ج:1، طتفسير  الكتب  دار  ،  1419)بيروت:  ه ( 

 . 386ص:
 .304، ص:2، ج:محاسن التأويلالقاسمي،  68



71 | P a g e  
 

الرواية الت ذكرت منع الرسول صلى الله عليه وسلم عبادة بن الصامت من الاستعانة باليهود على قريش  أن    أولاً:
عن ابن  ، فقد أوردها الواحدي عن جويبَّ بن سعيد عن الضحاو فيها انقطاع هي رواية ضعيفة

 . (71) ، والضّحاو لم يلق ابن عباس(70) د الرجالا. وجويبَّ ضعّفه عدد من أئمة نقّ (69) عباس
قول القاسمي بأن الرسول صلى الله عليه وسلم حالف اليهود على حرب قريش لعله مستمد مما رواه أبو   ثانيًا:

. (72) بنَِاسٍ مِنَ الْيَ هُودِ فِ حَرْبهِِ فأََسْهَمَ لَهمُْ "اسْتَ عَانَ  داود ف مراسيله عن الزهري: " أن النبي صلى الله عليه وسلم  
 . (73) قال الحافظ ابن حجر:" والزهري مراسيله ضعيفة"

وكشفت إجابة القاسمي لهذا التساؤل عن رأيه القائل بجواز الاستعانة بأهل بالكتاب ف 
الفقهاء، فقد القتال عند الضرورة،   الذمة مسألة خلافية عند  الولاية والاستعانة بأهل  ومسألة 

الحنفية الحاجة،   ( 76)والحنابلة  (75) والشافعية  ( 74) أجاز  منها  بشروط  القتال  ف  بهم  الاستعانة 
الاستعانة بهم لما رواه مسلم ف   ( 77) استدلالا  بالروايات الضعيفة آنفة الذكر، ومنع الإمام مالك

اَ قاَلَتْ  خَرجََ رَسُولُ اللَِّّ صلى الله عليه   :صحيحه عَنْ عَائِشَةَ زَوْجِ النَّبيِّ صلى الله عليه وسلم؛ أَنهَّ
فَرحَِ أَصْحَابُ وسلم قِبَلَ بَدْرٍ. فَ لَمَّا كَانَ بِحَرَّةِ الْوَبَ رةَِ أدَْركََهُ رَجُلٌ. قَدْ كَانَ يذُْكَرُ مِنْهُ جُرْأةٌَ وَنَجْدَةٌ. ف َ 

 لرَِسُولِ اللَِّّ صلى الله عليه وسلم: جِئْتُ رَسُولِ اللَِّّ صلى الله عليه وسلم حِيَ رأَوَْهُ. فَ لَمَّا أدَْركََهُ قاَلَ 

 
 .102ه (، ص1415، )دمشق: دار القلم، 1، طأسباب النزولينُظر: الواحدي، أبو الحسن علي بن أحمد الواحدي،  69
- 1440، )الرياض: الناشر المتميز،  3، ج:  1، طالتاريخ الكبيرينُظر: البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري،    70

الإمام أحمد. وأحمد بن حنبل،  87م(، ص:2019 لعلوم  الرباط، سيد عزت عيد ]بمشاركة   –  الجامع  الرجال، جمع: خالد 
 .395م(، ص:  2009  - ه     1430، )مصر: دار الفلاح للبحث العلمي وتحقيق التراث،  16، ج:1الباحثي بدار الفلاح[، ط

 .330، )بيروت: دار الكتب العلمية(، ص:6ج: الإصابة ف تمييز الصحابة،ينُظر: ابن حجر، أحمد بن حجر العسقلاني،  71
مؤسسة بيروت:  ، )1باب ف الجهاد، طالمراسيل،  أخرجه أبو داود ف مراسيله، أبو داود سليمان بن الأشعث السَّجِسْتاني،    72

 281. حديث رقم 244الرسالة( ص
)دار الكتب    4، ج1ط  التلخيص الحبير ف تخريج أحاديث الرافعي الكبير،ابن حجر، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني،    73

 .271م،( ص:1989-1419العلمية، 
ه   1402، )الكويت: وزارة الأوقاف الكويتية،  1، ج:1، طالفروق ينُظر: الكرابيسي، أسعد بن محمد بن الحسي الكرابيسي،    74
 . 319م( ص:1982-

 .276م(، ص: 1983 -ه   1403، )بيروت: دار الفكر ،4، ج2، طالأمينُظر: الشافعي، محمد بن إدريتي الشافعي،  75
)الرياض: دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع،   13، ج3ط  المغني،ينُظر: ابن قدامة، عبد الله بن أحمد بن قدامة الحنبلي،    76

 .  98(، ص:1997 - ه   1417
 .524م( ص:1994 -ه  1415، )دار الكتب العلمية، 1، ج1، طالمدونةينُظر: مالك، الإمام مالك بن أنتي المدني،  77



72 | P a g e  
 

لِأتََّبِعَكَ وَأُصِيبَ مَعَكَ. قاَلَ لَهُ رَسُولُ اللَِّّ صلى الله عليه وسلم )تومن بِاللَِّّ وَرَسُولهِِ؟( قاَلَ: لَا. 
ومن العلماء من حمل الاستعانة بهم على الكراهية دون ،  (78)بمشُْروٍِ"أَسْتَعِيَ  فَ لَنْ  قاَلَ )فاَرْجِعْ.  

بي هذه الآراء المختلفة بقوله:" فيجمع   الجمع   صاحب كتاب الروضة الندية ، وفضّل  79التحريم
، وهو ما (80) بالمشركي لا تجوز إلا لضرورة لا إذا لم تكن ثم ضرورة"الاستعانة  بي الأحاديث بأن  

 ذهب إليه جمهور الفقهاء ما عدا المالكية، والقاسمي ف إجابته، هذا والله تعال أعلم. 
يَا   ﴿  تعالى  هقول  القاسمي في تفسير   تساؤلالمطلب الثان:   ن ۡ ذِهِ ٱلۡحيََ و ةِ ٱلدُّ مَثَلُ مَا ينُفِقُونَ فِ هَ 

ُ وَلَ كِنۡ أنَفُسَهُمۡ   ظلََمَهُمُ   وَمَا   فأََهۡلَكَتۡهَُۚ   أنَفُسَهُمۡ   ظلََمُوٓاْ   ٞ  قَ وۡم  حَرۡثَ   أَصَابَتۡ   صِر    فِيهَاكَمَثَلِ ريِح   ٱللَّّ
 ( 81) يَظۡلِمُونَ﴾

تساؤلا : " إن قيل: الغرض تشبيه )ما أنفقوا( لهذه الآية  : ذكر القاسمي ف تفسيره  نص التساؤل
المطابقة  فما وجه  ينفقون ممثلا بالريح،  ما  الصر، وقد جعل  الذي ضربته  ف ضياعه، بالحرث 

 للغرض؟ 

: أجيب: بأن هذا من التشبيه المركب وهو ما حصلت فيه المشابهة جواب التساؤل: قال القاسمي 
بي ما هو المقصود من الجملتي، وإن لم تحصل المشابهة بي أجزائهما، والمقصود تشبيه الحال 
بالحال ويُوز أن يراد: مثل إهلاو ما ينفقون كمثل إهلاو ريح، أو مثل ما ينفقون كمثل مهلك 

 .(82) ريح فتحصل المشابهة" 

 :دراسة التساؤل

تساءل القاسمي عن وجه التشابه ما بي نفقات الكافرين بالريح؟ ثم أجاب بأن الآية حوت صورة 
العظيم وصد  الدين  تشبيه مركبة عجيبة حيث صورت ما بذلوه من أموال مهدورة لمحاربة هذا 

 
- ه 1373، )القاهرة: مطبعة عيسى البابي،  3مسلم بن الحجاج النيسابوري، صحيح مسلم، ج:  أخرجه مسلم ف صحيحه،  78

 .1817، حديث رقم 1449م( باب كراهة الاستعانة ف الغزو بكافر، ص:1974
-ه  1415، )المكتب الإسلامي، 2، ج:2السيوطي، مصطفى السيوطي، مطالب أولي النهى ف شرح غاية المنتهى، ط 79

 . 533م(، ص:1994
 .336، )دار المعرفة(، ص:2، جالروضة الندية شرح الدرر البهية خان، صديق حسن خان،  80
 117:3القرآن الكريم، سورة آل عمران، 81
 .392، ص:2ج: محاسن التأويل،القاسمي،  82



73 | P a g e  
 

الناس عن الإيمان به بقوم ضيعوا أموالهم ف حراثة الأرض واستصلاحها لإنماء الزرع فلمّا أتى 
موسم الحصاد إذا بريح باردة مدمرة صوت هبوبها يخلع القلوب ويصم الآذان، وينزع الأشجار 

 والثمار، فتبددت كل آمالهم ف تلك الأرض مثلما ضاعت كل أموال الكافرين ونفقاتهم. 

وأوثر دخول الأداة على الريح للتنبيه على أن أعمالهم شبيهة بالريح ف عدم ثباتها. ومن 
 .(83)سمات التشبيه المركب دخول الأداة فيه على أي جزء من أجزائه

وقد تضافرت جهود علماء التفسير ف فحص معاني التنزيل واستجلاء أسراره لهذه الآية 
تبع ا لتباين وتنوع مواردهم، وبانت مغبة ذلك الاختلاف ف   نوع آرائهمالكريمة، فلا غرو إذا أن تت
 ثلاث محاور للآية الكريمة:

 أولا : الخلاف ف معنى الصر: 
، وتفرّد الإمام ابن عباس بقوله:" (84) قال أكثر أهل التفسير بأن معناها الريح ذات البَّد الشديد 

. وعلى المعنيي التشبيه  (86) . وهذا القول مروي عن أصحاب المعاجم مثل ابن فارس(85)فيها نار"
حاصل وهو الغاية من الآية، سواء  كانت الريح باردة فهي مهلكة أو ريح حارة فهي محرقة مدمرة 

 .(87) للزرع
 ثًني ا: الخلاف ف تأويل النفقة: 

تجاذبت آراء المفسرين ف تحديد معنى النفقة إل حد بلوغ سبعة أقوال، ويحكي الراغب الأصفهاني 
عن هذا الاختلاف:" اختلفوا ف هذه النفقة، فمنهم من جعلها لما أنفقه هؤلاء وأمثالهم ف معاداة 

 
المطعني،    83 العظيم  المطعني، عبد  البلاغيةينُظر:  القرآني وسماته  التعبير    -ه     1413، )مكتبة وهبة،  2، ج1، طخصائص 

 .224م( ص: 1992
، تأويلات أهل  والماتريدي، محمد بن محمود الماتريدي.  307، ص:5، ج:جامع البيان عن تأويل آي القرآن ينُظر: الطبَّي،    84

. والسمرقندي، أبو الليث نصر بن محمد 462م( ص:2005-ه   1426، )بيروت: دار الكتب العلمية،  2، ج1ط  السنة،
 293، ص:1، ج: 1م( ، ط1993-ه  11413، )بيروت: دار الكتب العلمية، بحر العلومالسمرقندي، 

، )السعودية: مكتبة نزار مصطفى الباز، 3، ج3، طتفسير ابن ابي حاتم الرازيابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد،    85
 .741ه ،( ص:1419

 .283م(، ص:1979 -ه   1399، )دار الفكر، 3ج مقاييتي اللغة،ينُظر: ابن فارس، أحمد بن فارس بن زكريا الرازي،  86
)بيروت: دار الكتب    2، ج1، ط، لباب التأويل ف معاني التنزيلينُظر: الخازن، علي بن محمد الشيحي المعروف بالخازن   87

 . 215ه( ص: 1415العلمية، 



74 | P a g e  
 

ثُمَّ  فَسَيُ نْفِقُونَهاَ  عَنْ سَبِيلِ اللَِّّ  يُ نْفِقُونَ أمَْوَالَهمُْ ليَِصُدُّوا  الَّذِينَ كَفَرُوا   تَكُونُ المسلمي، كقوله: )إِنَّ 
عَلَيْهِمْ حَسْرةَ  ثُمَّ يُ غْلَبُونَ(. ومنهم من جعلها لكل ما ينفقه الكافر، أي شيء أنفقه فإن الكافر  

من قال: )مَا يُ نْفِقُونَ( عبارة عن أعمالهم كلها، لكن خصّ الِإنفاق معاقب ف ذلك.. ومنهم  
. والأصوب من هذه الآراء إبقاء لفظ الآية عام ا على عمومه لعدم ورود (88) لكونه أظهر وأكثر "

دليل على تخصيصه عملا  بالقاعدة التفسيرية المشهورة " يُب حمل نصوص الوحي على العموم 
 . (89) ما لم يرد نص بالتخصيص"

 ثًلث ا: الخلاف ف تسمية التشبيه:
سمى أكثر أهل التفسير ومنهم القاسمي التشبيه ف الآية الكريمة بالتشبيه المركب، وتفرّد البقاعي 

ولا تعارض بينهما إذ أن الأول ينتمي إل علم البيان وموضوعه الفصاحة   (90) بتسميته بالاحتباو
البديع الذي يبحث ف وجوه تحسي الكلام المعنوية (91)والبلاغة أمّا الاحتباو فهو من علم   .
 المصطلحي بقوله:" عنى كلا . وجاءت عبارة ابن عطية ف شرح معنى التمثيل جامعة لم (92)واللفظية

فوقع التشبيه بي شيئي وشيئي، ذكر الله عز وجل أحد الشيئي المشبهي وترو ذكر الآخر ثم 
ذكر أحد الشيئي المشبه بهما وليتي الذي يوازي المذكور الأول، وترو ذكر الآخر، ودل المذكور 

 . (93) أن على المتروكي، وهذه غاية البلاغة والإيُاز"

 
 . 818، ص:2،، تفسير الراغب الأصفهانيالراغب الأصفهاني 88
 . 166م( ص:  2008  - ه     1429)السعودية: دار القاسم،    2، ج2، طقواعد الترجيح عند المفسرينالحربي، حسي الحربي،    89
وهو أن يُتمع ف الكلام متقابلان، فيحذف من واحد منهما مقابلة ف الآخر لدلالة الآخر عليه. الجرجاني، علي بن محمد   90

 . 12م(، ص:1983ه  1403، )بيروت: دار الكتب العلمية، 1، طالتعريفاتالجرجاني، 
، )مصر: دار نهضة مصر للطباعة 1، ج:المثل السائر ف ادب الكاتب والشاعرينُظر: ابن الأثير، ضياء الدين ابن الأثير،    91

 . 26والنشر والتوزيع(، ص:
، )بيروت: دار  1، طدرر الفوائد المستحسنة شرح منظومة ابن الشحنةينُظر: الطرابلسي، ابن عبد الحق العمري الطرابلسي،    92

 . 377م(، ص: 2018 - ه   1439ابن حزم، ،
 .495، ص:1، ج: المحرر الوجيز ف تفسير الكتاب العزيزابن عطية،  93



75 | P a g e  
 

وقد جذب أنظار أهل التفسير نفاسة هذا التشبيه، فقد نصّ غير واحد من أهل العلم 
وعلى إثره ظهر تساءل القاسمي والزمخشري من قبله عن وجه الشبه بي نفقات   (94) على بلاغته

 الكافرين والريح.
واتسمت عبارة القاسمي بحسن التأدب ف حضرة كلام الله تعال على خلاف الزمخشري 

 .(95) الت كانت عبارته " فالكلام غير مطابق للغرض"
مَتۡ أيَۡدِيكُمۡ وَأَنَّ ﴿ تعالى: هقول  تساؤل القاسمي في تفسيرالمطلب الثالث:  لِكَ بماَ قَدَّ ليَۡتَي  للََّّ ٱ ذَ 

م    (96) ﴾للِّۡعَبِيدِ بِظَلاَّ
: ذكر القاسمي ف تفسيره تساؤلا : إن قيل )ظلّام( صيغة مبالغة من الظلم، تفيد نص التساؤل

الكثير، ولا يلزم من نفى الظلم الكثير نفي الظلم القليل، فلو قيل: بظالم، لكان أدل على نفي 
 الظلم قليله وكثيره؟" 

 :: " فالجواب عنه من أوجهجواب التساؤل: قال القاسمي 
 .والمعنى لا ينسب إل الظلم  لا للمبالغة، (  أن الصيغة للنسب من قبيل )بزاّز( و )عطاّر  - أحدها 
 :أن )فعّالا( قد جاء. لا يراد به الكثرة، كقول طرفة  - الثاني

لا يريد هاهنا أنه قد يحلّ التلاع    ولست بحلّال التّلاع مخافة … ولكن متى يسترفد القوم أرفد 
قليلا، لأن ذلك يدفعه قوله: متى يسترفد القوم أرفد. وهذا يدل على نفي البخل ف كل حال، 

 .ولأن تمام المدح لا يحصل بإرادة الكثرة
فالصيغة   - والثالث لعبيده،  لعبده، وظلّام  العبيد من قولهم فلان ظالم  لرعاية جمعية  المبالغة  أن 

 .اللمبالغة كمّا لا كيف

 
ه (، 1420، )بيروت: دار إحياء التراث العربي،2، ج3ط مفاتيح الغيب،ينُظر: الرازي، أبو عبد الله محمد بن عمر الرازي،  94

، )بيروت: دار إحياء التراث 2، ج:1، طالجواهر الحسان ف تفسير القرآن .والثعالبي، عبد الرحمن بن محمد الثعالبي،  336ص:  
 .96ه(  ، ص:1418العربي، 

 1، ج: 3، طالكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل ف وجوه التأويللزمخشري، محمود بن عمر الزمخشري،  ا  95
 . 405م(، ص: 1987 -ه   1407)القاهرة: دار الريان للتراث بالقاهرة، بيروت: دار الكتاب العربي 

 182:3القرآن الكريم، سورة آل عمران، 96



76 | P a g e  
 

أنه إذا نفي الظلم الكثير انتفى الظلم القليل ضرورة. لأن الذي يظلم إنما يظلم لانتفاعه   -الرابع 
بالظلم، فإذا ترو الظلم الكثير مع زيادة نفعه ف حق من يُوز عليه النفع والضر، كان للظلم 

 القليل المنفعة أترو. 
مٍ للِْعَبِيدِ إن المبالغة لتأكيد معنى بديع الخامتي:   اعتراض   - ، وذلك لأن جملة: وَأَنَّ اللََّّ ليَْتَي بِظَلاَّ

من قبلهم.    (97) تذييليّ مقرر لمضمون ما قبلها، أي والأمر أنه تعال ليتي بمعذب لعبيده بغير ذنب
ما يستحيل  بتصويره بصورة  تعال عن ذلك  نزاهته  لبيان كمال  الظلم  بنفي  والتعبير عن ذلك 
صدوره عنه سبحانه من الظلم، كما يعبَّ عن ترو الإثًبة على الأعمال بإضاعتها. وصيغة المبالغة 

 .(98) لم" لتأكيد هذا المعنى بإبراز ما ذكر من التعذيب بغير ذنب ف صورة المبالغة ف الظ
 دراسة التساؤل:

ودعاهم إل عبادة الله الواحد الديّان. وتعرّف عباده   - عليه السلام-أوحى الله تعال إل رسله  
على أسماء الله وصفاته وأفعاله وشرائعه عن طريق الرسل للتحقيق كمال العبودية له، إذ أن من 

. وقد نزهّ الله تعال المحال أن تستقل العقول والقلوب بتحصيل تلك المعرفة من غير الوحي الإلهي
ومضى الصحابة   (99) ﴾سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿نفسه عما لا يليق به بقوله تعال  

 والتابعون على ما كان عليه الرسول صلى الله عليه وسلم من تبليغ الرسالة وتوضيح الحجة للمسلمي وغير المسلمي
 ف إثبات ما أثبته الله لنفسه، ونفي ما نفاه عن الله نفسه. 

فرقهم، وتهجّموا على نصوص  إل  اتبعوا أهوائهم وتفرّقوا  بعدهم خلف  ثم خلف من 
القرآن وتأويلها تأويلا  منحرف ا ترويُ ا ونصرة  لمذهبهم؛ فأدّى بهم إل اجهاض مراد الآيات الكريمة  
خاصة تلك الآيات الت تتحدث عن فصول العقيدة الإسلامية مثل أسماء الله الحسنى وصفاته 

 . وهذه الآية الكريمة الت بصددها تنفي نقيصة الظلم عن المول عزّ وجلّ. (100) العلى
وقد اختلف المفسرون ف تأويل تلك الصفة من الجانب اللغوي والجانب العقدي، ونبدأ 

 بالجانب اللغوي لأنه مدار تساؤل القاسمي. 
 

 .471-470، ص: 2، ج:محاسن التأويلالقاسمي،  97
 .471، ص: 2القاسمي، محاسن التأويل، ج: 98
 180:37القرآن الكريم، سورة الصافات، 99

، تح: أحمد شاكر، )السعودية: وزارة شرح العقيدة الطحاويةينُظر: ابن أبي العز الحنفي، علي بن علي بن أبي العز الحنفي،    100
 .20-17ه( ، ص:1418الشؤون السعودية، 



77 | P a g e  
 

إن تساؤل القاسمي عن معنى استخدام صيغة المبالغة ف نفي الظلم قد بدأه العكبَّي ف كتابه  
ف ذكر   لآراءبإدلاء ا   (103)وعلوم القرآن  102، وتتابع علماء التفسير (101) التبيان ف إعراب القرآن 

 الأجوبة المحتملة لهذا التساؤل إل حد سرد اثني عشر وجه ا. 
وصيغته  غيره  إل  الشيء  إضافة  والنسبة هي  النسبة،  بصيغة  إجابته  القاسمي  واستهلّ 
 المشهورة إلحاق الياء المشددة بآخر الكلمة، ومن صيغه المذكورة ف كتب النحو صيغة )فعّال(

تلك (104) أوردت  الت  والصرف  النحو  بكتب  استدلالا   النسبة  بصيغة  بدأ  القاسمي  ولعلّ   .
. والوجوه الأخرى الت سردها القاسمي قد ذكرتها مصادر علوم القرآن سوى الوجه (105) الإجابة

الأخير. وهو يبحث ف المناسبة القرآنية بي الجملة والجملة ف الآية الواحدة بأن الجملة جاءت 
، (107) لتأكيد المعنى السابق للجملة. وهذا الوجه قد ذكره الألوسي من قبل  (106) اعتراض تذييلي

وأكّد القاسمي على أن الآية جاءت لنفي الظلم ف صيغة مبالغة وهو ما يعارض الوجه الأول 
 . وليست للمبالغةي صرح بأنها للنسبة الذ 

 الراجح من تلك الوجوه: 

 
)طبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه(، 1ج التبيان ف إعراب القرآن،ينُظر: العكبَّي، أبو البقاء عبد الله بن حسي العكبَّي،  101
 . 316ص:
 . 515، ص:3. و الدر المصون ف علوم الكتاب المكنون، ج:  456، ص:3ينُظر: أبو حيان، البحر المحيط ف التفسير، ج:    102
الإتقان ف علوم . والسيوطي، جلال الدين السيوطي،  514-511، ص:2، ج:البَّهان ف علوم القرآنينُظر: الزركشي،    103

 .266-265، ص:3م(، ج:1974-ه  1394، )الهيئة المصرية للكتاب، القرآن 
المؤيد، صاحب حماة،    104 الملك  النحو والصرفينُظر: صاحب حماة، إسماعيل بن علي،  ، )بيروت: 1، ج:الكناش ف فني 

 .364المكتبة العصرية للطباعة والنشر( ، ص:
، )السعودية: جامعة أم القرى  4، ج:1، طشرح الكافية الشافيةينُظر: ابن مالك، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن مالك،    105

. 1963م(، ص:    1982  -ه     1402مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامي كلية الشريعة والدراسات الإسلامية،  
، )لبنان: دار الكتب 4، ج:1، طشرح الإمام الفارضي على ألفية ابن مالكوالفارضي، شمتي الدين محمد الفارضي الحنبلي،  

 .319م(، ص:  2018 -ه   1439العلمية، 
السيوطي،    106 الدين  السيوطي، جلال  له من الإعراب.  الكلام بما يشتمل على معناه توكيدا  لا محل  نواهد وهو أن يعقب 

 . 134م(، ص: 2005 - ه   1424، )السعودية: جامعة أم القرى، 2ج: الأبكار وشوارد الأفكار،
، )بيروت: دار  2، ج:  1، طروح المعاني ف تفسير القرآن والسبع المثانيالألوسي، أبو الفضل سيد محمود الألوسي،    ينُظر:  107

 . 354م(، ص:1994-1415الكتب العلمية، 



78 | P a g e  
 

والذي نرجحه من تلك الوجوه هو الوجه الثالث القائل بأن الصيغة هي صيغة مبالغة وذلك   
 للأدلة الآتية: 

أولا : إن من أسلوب القرآن الكريم مراعاة الألفاظ ف الآية الكريمة، وحال إفرادها وجمعها، ومن 
حيث جاءت صيغة المبالغة )علّام(   108إِنَّكَ أنَتَ عَلاَّمُ الْغيُُوبِ  ﴿الأمثلة على ذلك قوله تعال

دَةَِۚ   ﴿ قوله   كلتناسب لفظ الجمع ف قوله تعال )الغيوب(، وكذل لِمُ ٱلۡغَيۡبِ وَٱلشَّهَ  حيث 109  ﴾عَ 
 . 110جاء اللفظ ) عالم( مفرد ا ليناسب اللفظ المفرد ) الغيب( 

ثًني ا: القاعدة الترجيحية ف التفسير الت تنص على " القول الذي تؤيده قرائن ف السياق مرجح 
 ، والقرينة ف سياق هذه الآية هو لفظ الجمع )العبيد(. (111) على ما خالفه"

وغيره، هذا والله تعال   (112) ثًلث ا: رجّح هذا الوجه عدد من أئمة علوم القرآن أمثال الزركشي
 أعلم. 

التفسير وفق ا لطوائفهم إل ثلاثة  تنازع أهل  الظلم، فقد  يتعلق بتفسير معنى  أمّا فيما 
 أقوال:

قول المجبَّة والأشعرية: التصرف ف ملك الغير بغير إذنه، أو مخالفة الآمر الت تجب طاعته  .1
 .(113) وهو ما قال به بعض المفسرين

 
 . 109:5القرآن الكريم، سورة المائدة،  108
 . 73:6القرآن الكريم، سورة الأنعام:  109
 .318، ص: 4، ج:شرح الفارضي على ألفية ابن مالكينُظر: الفارضي، محمد الفارضي،  110
 . 269، ص:1، ج:قواعد الترجيح عند المفسرينالحربي،  111
،  الإتقان ف علوم القرآن . والسيوطي، جلال الدين السيوطي، 511، 2، ج:البَّهان ف علوم القرآن ينُظر: الزركشي،  112
 . 265، ص:3ج:

عمدة الحفاظ ف . والسمي الحلبي، أحمد بن يوسف السمي الحلبي،  80، ص:10، ج:  مفاتيح الغيبينُظر: الرازي،      113
 . 10م( ، ص:  1996 -ه   1417، )دار الكتب العلمية، 3، ج1، طتفسير أشرف الألفاظ



79 | P a g e  
 

اثًبة المحسن ومعاقبة المسيء،   .2 العدل  المعتزلة:  الزمخشري ف تفسير هذه قول  وهو ما ذكره 
مستعين ا واعترض الألوسي على هذا القول ونبّه على النزعة الاعتزالية ف هذا الرأي  ،  (114)الآية

 .(115) بآراء ابن تيمية ف كشف فساد اعتقادهم
قول أهل السنة والجماعة: الظلم وضع الشيء ف غير موضعه والعدل وضع كل شيء ف  .3

 . (116) موضعه، وبه قال أكثر أهل التفسير
وجاء الوجه الأخير من وجوه التأويل لصيغة ظلامّ للقاسمي جامعة بي قول أهل السنة والجماعة 

كما يعبَّ ، وبي مذهب المعتزلة الت عبَّّ عنها بقوله " 117بأن الله تعال لا يعذب عباده بغير ذنب 
فلعلّ من الأول   118"، وهذه الجملة فيها رائحة اعتزالعن ترو الإثًبة على الأعمال بإضاعتها

 الاكتفاء بقول أهل السنة. 
 

 الخاتمة: .5

خلصت هذه الدراسة إل عدد من النتائج المتعلقة بالتساؤلات التفسيرية عند جمال الدين القاسمي 
اتضح أن القاسمي استخدم التساؤلات التفسيرية كأداة تفسير الجزئي الثاني والثالث، حيث  ف  

وقد   لبيان المشكل ورفع الغموض عن الآيات، مع إبراز العلاقات السياقية بي الجمل القرآنية.
تميز منهجه ف الإجابة بإيراد الأقوال والمعاني المحتملة دون ترجيح ف بعض المواضع، مراعاة لتنوع 

د القاسمي ف طرح ااعتمكما أظهرت النتائج    الأقوال التفسيرية وعدم القطع بما لا دليل عليه.
تأثره  ل"، مما يعكتي  تساؤلاته أسلوبا  حواريا  تعليمي ا، باستخدام صيغ مثل "فإن قيل" و"إن قي

المتقدمين العكبَّي. وكذلك    بأساليب  تفسير مثل  ببعض ملامح  القاسمي  تأثر  التحليل  أظهر 

 
 .447، ص:1ج: الكشاف،ينُظر: الزمخشري،  114
 . 354، ص:2، ج: روح المعانيينُظر: الألوسي،  115
معاني . الزجاج، أبو إسحاق إبراهيم بن سري الزجاج،  102، ص:2ج:    جامع البيان عن تأويل آي القرآن،ينُظر: الطبَّي،    116

، 1، ط:تأويلات أهل السنة. والماتريدي، محمد بن محمود الماتريدي،  310، )بيروت: عالم الكتب(، ص:1، ج:القرآن وإعرابه
 .423م( ص:2005-ه  1426، )بيروت: دار الكتب العلمية، 3ج:

  450، ص:2، ج:بحر العلومينُظر السمرقندي،  117
 .457، ص:3، ج: ينُظر: أبو حيان، البحر المحيط ف التفسير 118



80 | P a g e  
 

وهذا   الزمخشري، لا سيما ف الجانب البلاغي، مع احتفاظه باستقلاله المنهجي ف مواضع أخرى. 
نموذج ا لتوظيف المنهج الحواري ف التفسير التحليلي، بما يسهم ف أ شكّلت تساؤلات القاسمي  قد  

 تنشيط ذهن القارئ وتوسيع دائرة الفهم والاستنباط. 

 

 : التوصيات .6

العناية بجمع التساؤلات التفسيرية ف أمهات كتب التفسير المأثور والرأي، توصي الدراسة بضرورة  
ف   المفسرين  بي  والاختلاف  التقاطع  أوجه  لإبراز  مقارنة؛  تحليلية  دراسة  معالجتها.  ودراستها 

 – وخصوص ا تفسير الكشاف    –إجراء دراسة مستقلة حول أثر المصادر التفسيرية المؤثرة  وكذلك  
تصنيف التساؤلات التفسيرية  و   ف تشكيل منهج القاسمي ف صياغة التساؤلات والإجابة عنها.

فقهية...(؛  بلاغية،  لغوية،  )عقدية،  العلمية  اتجاهاتها  بحسب  الحديث  العصر  مفسري  عند 
تخصيص دراسات مستقلة لمنهج والعمل على    للكشف عن خصائص المدرسة التفسيرية المعاصرة. 

قدية والفقهية من خلال أسلوبه التساؤلي التحليلي، وإبراز مدى القاسمي ف تناول المسائل الع
 انسجامه مع منهج أهل السنة والجماعة. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



81 | P a g e  
 

Bibliography 
 

‘Abbās, Faḍl ‘Abbās. Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn fī al-‘Aṣr al-Ḥadīth. Urdun: Dār 
al-Nafā’is, 1437H–2016M. 

‘Alī, Muḥammad Kurd ‘Alī, Dimashq: Majallat al-Muqtabas, 1914M. 
Abū Ḥayyān al-Andalusī. Al-Baḥr al-Muḥīṭ fī al-Tafsīr. Beirut: Dār al-Fikr, 

1420H/2000M. 
Abū Ḥayyān al-Andalusī. Irtišāf al-Darb min Lisān al-‘Arab. Cairo: Maktabat al-

Khānjī, 1418H/1998M. 
Abū Muḥammad Badr al-Dīn Ḥasan bin Qāsim bin ‘Abd Allāh bin ‘Alī al-Murādī 

al-Miṣrī al-Mālikī. Al-Jinā al-Dānī fī Ḥurūf al-Ma‘ānī. Beirut: Dār al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1413H–1992M. 

Aḥmad bin Ḥanbal. Al-Jāmi‘ li ‘Ulūm al-Imām Aḥmad – al-Rijāl, jam‘: Khālid 
al-Rabbāt, Sayyid ‘Izzat ‘Id (Reseacher Dār al-Falāḥ). Miṣr: Dār al-Falāḥ 
li al-Baḥth al-‘Ilmī wa Taḥqīq al-Turāth, 1430H/2009M. 

Aḥmad bin Ḥanbal. Musnad al-Imām Aḥmad bin Ḥanbal. Mu’assasah al-
Risālah, 1421H/2001M. 

Al-‘Ajmī, Muḥammad Nāṣir al-‘Ajmī. Āl al-Qāsimī wa Nubūghuhum fī al-‘Ilm 
wa al-Taḥṣīl. Beirut: Dār al-Bashā’ir al-Islāmiyyah, 1420H–2000M. 

Al-‘Ajmī, Muḥammad Nāṣir al-‘Ajmī. Jamāl al-Dīn al-Qāsimī: Sīratuhu al-
Dhātiyyah bi Qalamihi. Dimashq: Idārat al-Thaqāfah al-Islāmiyyah, 
1430H–2009M. 

Al-‘Atawī, Muḥammad Salīm wa ‘Allān, ‘Alī ‘Abd Allāh. “Al-Tasa’ulāt al-
Tafsīriyyah ‘ind al-Imām Ibn ‘Arafah fī Tafsīrihi,”. Majallah Majma‘, no. 
45. 

Al-‘Ukbari, Abū al-Baqā’ ‘Abd Allāh bin Ḥusayn al-‘Ukbari. Al-Tibyān fī I‘rāb 
al-Qur’ān. Maṭba‘at ‘Īsā al-Bābī al-Ḥalabī wa Shurakā’uhu. 

Al-Ālūsī, Abū al-Faḍl Sayyid Maḥmūd al-Ālūsī. Rūḥ al-Ma‘ānī fī Tafsīr al-
Qur’ān wa al-Sab‘ al-Mathānī. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1415H–1994M. 

Al-Azharī, Muḥammad bin Aḥmad al-Azharī. Tahdhīb al-Lughah. Beirut: Dār 
Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 2001M. 

Al-Baghawī, Abū Muḥammad al-Ḥusayn bin Mas‘ūd al-Baghawī. Ma‘ālim al-
Tanzīl fī Tafsīr al-Qur’ān. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1420H. 

Al-Bayḍāwī, ‘Abd Allāh bin ‘Umar al-Bayḍāwī. Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-
Ta’wīl. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1418H. 

Al-Bayṭār. Ḥilyat al-Bashar fī Tārīkh al-Qarn al-Thālith ‘Ashar. Beirut: Dār 
Ṣādir, 1413H/1993M. 

Al-Biqā‘ī, Burhān al-Dīn Ibrāhīm bin ‘Umar al-Biqā‘ī. Naẓm al-Durar fī Tanāsub 
al-Āyāt wa al-Suwar. Dā’irat al-Ma‘ārif al-Thamāniyyah, 1389–1404H / 
1969–1984M. 

Al-Bukhārī, Abū ‘Abd Allāh Muḥammad bin Ismā‘īl. Al-Tārīkh al-Kabīr. al-
Riyadh: al-Nāshir al-Mumtāz, 1440H/2019M. 



82 | P a g e  
 

Al-Fāraḍī, Shams al-Dīn Muḥammad al-Fāraḍī al-Ḥanbalī. Sharḥ al-Imām al-
Fāraḍī ‘alā Alfiyyat Ibn Mālik. Lubnān: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1439H–2018M. 

Al-Farāhīdī, al-Khalīl bin Aḥmad al-Farāhīdī. Al-‘Ayn. Dār wa Maktabat al-
Hilāl. 

Al-Fāsī, ‘Abd al-Ḥafīẓ al-Fāsī. Mu‘jam al-Shuyūkh. Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1424H–2003M. 

Al-Ḥaddād, Abū Bakr ‘Alī al-Ḥaddād. Kashf al-Tanzīl fī Taḥqīq al-Mabāḥith wa 
al-Ta’wīl. Urdun: Dār al-Kitāb al-Thaqāfī, 2008. 

Al-Ḥamawī, Shihāb al-Dīn al-Ḥamawī. Mu‘jam al-Udabā’ (Irshād al-Arīb ilā 
Ma‘rifat al-Adīb). Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī, 1414H/1993M. 

Al-Ḥarbī, Ḥusayn al-Ḥarbī. Qawā‘id al-Tarjīḥ ‘ind al-Mufassirīn. Al-
Su‘ūdiyyah: Dār al-Qassim, 1429H/2008M. 

Al-Hāshimī, Aḥmad bin Ibrāhīm bin Muṣṭafā al-Hāshimī. Jawāhir al-Balāghah 
fī al-Ma‘ānī wa al-Bayān wa al-Badī‘.Beirut: al-Maktabah al-‘Aṣriyyah. 

Al-Haythamī, Abū al-Ḥasan ‘Alī al-Haythamī. Majma‘ al-Zawā’id wa Manba‘ al-
Fawā’id. Cairo: Maktabat al-Qudsī, 1414H–1994M. 

Al-Istarābādhī, Muḥammad bin al-Ḥasan al-Istarābādhī. Sharḥ al-Kāfiyah fī al-
Naḥw. Al-Maktabah al-Murtaḍawiyyah. 

Al-Jawharī, Abū Naṣr al-Jawharī al-Fārābī. Al-Ṣiḥāḥ Tāǧ al-Lughah. Beirut: Dār 
al-‘Ilm li al-Malāyīn, 1407H/1987M. 

Al-Jurjānī, ‘Alī bin Muḥammad al-Jurjānī. Al-Ta‘rīfāt. Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1403H/1983M. 

Al-Karābīsī, As‘ad bin Muḥammad bin al-Ḥusayn al-Karābīsī. Al-Furūq. 
Kuwait: Wizārat al-Awqāf al-Kuwaytiyyah, 1402H–1982M. 

Al-Khabbāz, Aḥmad bin al-Ḥusayn bin al-Khabbāz. Tawjīh al-Luma‘. Miṣr: Dār 
al-Salām, 1428H/2007M. 

Al-Māturīdī, Muḥammad bin Maḥmūd al-Māturīdī. Ta’wīlāt Ahl al-Sunnah. 
Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1426H–2005M. 

Al-Muṭ‘anī, ‘Abd al-‘Aẓīm al-Muṭ‘anī. Khaṣā’iṣ al-Ta‘bīr al-Qur’ānī wa 
Simātuhu al-Balāghiyyah. Maktabat Wahbah, 1413H–1992M. 

Al-Qāsimī, Jamāl al-Dīn al-Qāsimī. Maḥāsin al-Ta’wīl. Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1418H. 

Al-Qāsimī, Zāfir al-Dīn al-Qāsimī. Jamāl al-Dīn al-Qāsimī wa ‘Aṣruhu. Dimashq: 
1385H–1965M. 

Al-Qaysī, Rasūl al-Qaysī. Al-Tasa’ulāt al-Tafsīriyyah allatī Awradaha al-Ṭāhir 
Ibn ‘Āshūr. Thesis M.A., Jāmi‘ah al-Anbār, al-‘Irāq, 2021M. 

Al-Qazwīnī, Muḥammad bin ‘Abd al-Raḥmān al-Qazwīnī. Al-Īḍāḥ fī ‘Ulūm al-
Balāghah. Beirut: Dār al-Jīl. 

Al-Rāghib al-Aṣfahānī, al-Ḥusayn bin Muḥammad. Tafsīr al-Rāghib al-
Aṣfahānī. Miṣr: Jāmi‘at Ṭanṭā, 1420H/1999M. 

Al-Rāzī, Abū ‘Abd Allāh Muḥammad bin ‘Umar al-Rāzī. Mafātīḥ al-Ghayb. 
Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1420H. 



83 | P a g e  
 

Al-Sakkākī, Yūsuf bin Abī Bakr al-Sakkākī. Miftāḥ al-‘Ulūm. Beirut: Dār al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1407H–1987M. 

Al-Sam‘ānī, Abū al-Muẓaffar Manṣūr bin Muḥammad al-Sam‘ānī. Tafsīr al-
Qur’ān. Riyadh: Dār al-Waṭan, 1418H–1997M). 

Al-Samarqandī, Abū al-Layth Naṣr bin Muḥammad al-Samarqandī. Baḥr al-
‘Ulūm. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1413H–1993M. 

Al-Samīn al-Ḥalabī, Aḥmad bin Yūsuf al-Ma‘rūf bi al-Samīn al-Ḥalabī. Al-Durr 
al-Masūn fī ‘Ulūm al-Kitāb al-Maknūn. Dimashq: Dār al-Qalam. 

Al-Shāfi‘ī, Muḥammad bin Idrīs al-Shāfi‘ī. Al-Umm. Beirut: Dār al-Fikr, 1403H–
1983M. 

Al-Shayib, Aḥmad al-Shayib. Al-Aslūb. Cairo: Maṭba‘at al-Nahḍah al-
‘Arabiyyah, 1411H–1991M. 

Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī. Al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Al-Hay’ah al-
Miṣriyyah li al-Kitāb, 1394H–1974M. 

Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī. Nawāhid al-Abkār wa Shawārid al-Afkār. Al-
Su‘ūdiyyah: Jāmi‘ah Umm al-Qurā, 1424H–2005M. 

Al-Suyūṭī, Muṣṭafā al-Suyūṭī. Maṭlab Ūlī al-Nuhā fī Sharḥ Ghayat al-Muntahā. 
Al-Maktab al-Islāmī, 1415H–1994M. 

Al-Ṭabarī, Abū Ja‘far Muḥammad bin Jarīr al-Ṭabarī. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl 
Āy al-Qur’ān. Cairo: Dār Hajr, 1422H–2001M. 

Al-Ṭarābulsi, Ibn ‘Abd al-Ḥaqq al-‘Umarī al-Ṭarābulsi. Durr al-Fawā’id al-
Mustahsanah Sharḥ Manẓūmat Ibn al-Shiḥnah. Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 
1439H–2018M. 

Al-Tha‘ālibī, ‘Abd al-Raḥmān bin Muḥammad al-Tha‘ālibī. Al-Jawāhir al-Ḥisān 
fī Tafsīr al-Qur’ān. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1418H. 

Al-Tha‘labī, Aḥmad bin Muḥammad al-Tha‘labī. Al-Kashf wa al-Bayān ‘an 
Tafsīr al-Qur’ān. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1422H/2002M. 

Al-Ṭībī. Futūḥ al-Ghayb fī al-Kashf ‘an Qinā‘ al-Rayb. Ḥāshiyat al-Ṭībī ‘alā al-
Kashshāf. 

Al-Wāḥidī, ‘Alī bin Aḥmad al-Wāḥidī. Al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-‘Azīz. 
Dimashq wa Beirut: Dār al-Qalam, al-Dār al-Shāmiyyah, 1415H. 

Al-Zabīdī, Muḥammad Murtaḍā al-Ḥusaynī al-Zabīdī. Tāj al-‘Arūs min Jawāhir 
al-Qāmūs. Kuwayt: Wizārat al-Irshād wa al-Anbā’, 1385–1422H. 

Al-Zajjāj, Abū Isḥāq Ibrāhīm bin Sarī al-Zajjāj. Ma‘ānī al-Qur’ān wa I‘rābuhu. 
Beirut: ‘Ālam al-Kutub. 

Al-Zamakhsharī, Maḥmūd bin ‘Umar al-Zamakhsharī. Al-Kashshāf ‘an Ḥaqā’iq 
Ghawāmiḍ al-Tanzīl wa ‘Uyūn al-Aqāwīl fī Wujūh al-Ta’wīl. Cairo: Dār 
al-Rayyān li al-Turāth; Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, 1407H–1987M. 

Al-Zarkashī, Abū ‘Abd Allāh Muḥammad bin ‘Abd Allāh al-Zarkashī. Al-Burhān 
fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Dār Iḥyā’ al-Kutub al-‘Arabiyyah, 1376H–1957M. 

Al-Zurqānī, Muḥammad ‘Abd al-‘Aẓīm al-Zurqānī. Manāhil al-‘Irfān fī ‘Ulūm 
al-Qur’ān. Maṭba‘at ‘Īsā al-Bābī. 

Bandūwish, ‘Allāl Bandūwish. “Al-Tasa’ūlāt al-Tafsīriyyah wa Ajwibatuhā al-
Sunniyyah fī al-Nukat al-Qur’āniyyah li al-Imām ‘Alī bin Faḍḍāl al-



84 | P a g e  
 

Mujashi‘ī al-Qayrawānī,” Hawliyyah Kulliyyat al-Dirāsāt al-Islāmiyyah 
wa al-‘Arabiyyah lil-Banāt – Banī Suwayf, 2020. 

Ibn ‘Adil, ‘Umar bin ‘Alī bin ‘Adil al-Ḥanbalī. Al-Lubāb fī ‘Ulūm al-Kitāb. Beirut: 
Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1419H–1998M. 

Ibn ‘Āshūr, Muḥammad al-Ṭāhir bin ‘Āshūr. Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Dār al-
Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984M. 

Ibn ‘Aṭiyyah, Abū ‘Abd Allāh Muḥammad bin ‘Abd al-Ḥaqq Ibn ‘Aṭiyyah al-
Andalusī. Al-Muḥarrar al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-‘Azīz. Beirut: Dār 
al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1422H. 

Ibn Abī al-‘Izz al-Ḥanafī, ‘Alī bin ‘Alī bin Abī al-‘Izz al-Ḥanafī. Sharḥ al-‘Aqīdah 
al-Ṭaḥāwiyyah. Edited by Aḥmad Shākir. Al-Su‘ūdiyyah: Wizārat al-
Shu’ūn al-Su‘ūdiyyah, 1418H. 

Ibn al-‘Arabī al-Mālikī, Abū Bakr bin al-‘Arabī al-Mālikī. Al-Nāsikh wa al-
Mansūkh. Maktabat al-Thaqāfah al-Dīniyyah, 1413H–1992M. 

Ibn al-Athīr, Abū al-Sa‘ādāt al-Mubārak bin Muḥammad Ibn al-Athīr. Al-Badī‘ 
fī ‘Ilm al-‘Arabiyyah. Makkah al-Mukarramah: Jāmi‘ah Umm al-Qurā, 
1420H. 

Ibn al-Athīr, Ḍiyā’ al-Dīn Ibn al-Athīr. Al-Mathal al-Sā’ir fī Adab al-Kātib wa al-
Shā‘ir. Miṣr: Dār Nahḍat Miṣr li al-Ṭibā‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzī‘. 

Ibn Badrān, ‘Abd al-Qādir bin Badrān. Munāḍamat al-Aṭlāl wa Musāyarat al-
Khayāl. Beirut: al-Maktab al-Islāmī, 1985M. 

Ibn Fāris, Aḥmad bin Fāris bin Zakariyyā al-Rāzī. Maqāyīs al-Lughah. Dār al-
Fikr, 1399H–1979M. 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Aḥmad bin ‘Alī bin Ḥajar. Al-Iṣābah fī Tamyīz al-
Ṣaḥābah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Aḥmad bin ‘Alī bin Ḥajar. Al-Talkhīṣ al-Ḥabīr fī Takhrīj 
Aḥādīth al-Rāfi‘ī al-Kabīr. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1419H/1989M. 

Ibn Hishām, ‘Abd Allāh bin Yūsuf bin Aḥmad bin ‘Abd Allāh bin Yūsuf, Ibn 
Hishām. Mughnī al-Labīb ‘an Kutub al-A‘ārib. Dimashq: Dār al-Fikr. 

Ibn Juzayy, Muḥammad bin Aḥmad bin Muḥammad Ibn Juzayy al-Kalbī. Al-
Tashīl li ‘Ulūm al-Tanzīl. Beirut: Dār al-Arqam bin Abī al-Arqam, 
1416H. 

Ibn Mālik, Abū ‘Abd Allāh Muḥammad bin ‘Abd Allāh bin Mālik. Sharḥ al-
Kāfiyah al-Shāfiyah. Al-Su‘ūdiyyah: Jāmi‘ah Umm al-Qurā, 1402H–
1982M. 

Ibn Qudāmah, ‘Abd Allāh bin Aḥmad bin Qudāmah al-Ḥanbalī. Al-Mughnī. 
Riyadh: Dār ‘Ālam al-Kutub, 1417H–1997M. 

Ibn Qutaybah, ‘Abd Allāh bin Muslim Ibn Qutaybah al-Dīnawarī. Ta’wīl 
Mushkil al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn Sidah, ‘Alī bin Ismā‘īl bin Sidah. Al-Muḥkam wa al-Muḥīṭ al-A‘ẓam. Dār al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1421H–2000M. 

Ibn Taymiyyah, Aḥmad bin ‘Abd al-Ḥalīm bin Taymiyyah al-Ḥarrānī. 
Muqaddimah fī Uṣūl al-Tafsīr. Beirut: Dār Maktabat al-Ḥayāh, 
1490H/1980M. 



85 | P a g e  
 

Khan,Siddīq Ḥasan Khān. Al-Rawḍah al-Nadiyyah Sharḥ al-Durr al-Bahiyyah. 
Dār al-Ma‘rifah. 

Majmū‘ah min al-Mu’allifīn. “Al-Mawsū‘ah al-Muyassarāh fī Tarājim A’immat 
al-Tafsīr wa al-Iqrā’ wa al-Naḥw wa al-Lughah,”. Majallat al-Ḥikmah 
(Manchester), 1424H–2003M. 

Mālik, al-Imām Mālik bin Anas al-Madānī. Al-Mudawwanah. Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1415H–1994M. 

Muḥammad ‘Īd. Al-Naḥw al-Muṣaffā. Maktabat al-Shabāb, 1971M. 
Muslim bin al-Ḥajjāj al-Naysābūrī. Ṣaḥīḥ Muslim. al-Qāhirah: Maṭba‘at ‘Īsā al-

Bābī, 1373H/1974M. 
Ṣāḥib Ḥamāh, Ismā‘īl bin ‘Alī al-Malik al-Mu’ayyad Ṣāḥib Ḥamāh. Al-Kunāsh fī 

Fann al-Naḥw wa al-Ṣarf. Beirut: al-Maktabah al-‘Aṣriyyah li al-Ṭibā‘ah 
wa al-Nashr. 

Sarkīs, Ilyās Sarkīs. Mu‘jam al-Maṭbū‘āt al-‘Arabiyyah wa al-Mu‘arrabah. Miṣr: 
Maṭba‘at Sarkīs, 1346H–1928M. 

Sulaymān bin al-Ash‘ath al-Sijistānī. Al-Marāsīl, bāb fī al-Jihād. Beirut: 
Mu’assasah al-Risālah. 


